## MORAL ESPECIAL: PRINCÍPIO ORGANIZATIVO DAS SUAS DIFERENTES ÁREAS E CONTEÚDOS.

José Roque Junges S.J.

Toda ciência se preocupa em organizar de uma maneira lógica e coerente as suas diferentes áreas e, dentro delas, os seus diversos conteúdos. O mesmo acontece com a ciência moral<sup>1</sup>. Mas tem-se a impressão de que existe uma dicotomia entre a moral fundamental e a moral especial e nesta, especialmente, entre a assim chamada moral da pessoa e a moral social<sup>2</sup>. Não existe uma passagem coerente de uma para a outra. A linguagem, a metodologia e o tipo de reflexão são muitas vezes diferentes. A própria moral fundamental estrutura-se mais em torno de questões colocadas a nível da moral pessoal. Não se sabe bem como articular a moral social com a moral fundamental. Neste sentido, a moral social é a área mais desprovida de embasamento. Os conteúdos e as categorias da reflexão fundamental não conseguem servir de base para equacionar a questão ética do social<sup>3</sup>.

Este pequeno trabalho pretende estabelecer uma proposta de princípio organizativo que sirva de estruturação para a ciência moral, e, com isso, permita detectar o fio condutor entre a moral fundamental e a moral especial. De modo particular, relacionar o aspecto pessoal e social desta última organizando, de uma maneira coerente, a reflexão ética sobre as diferentes facetas da realidade humana concreta. Esta proposta necessita de ulterior explicitação dado o seu caráter ainda esquemático e formal.

A moral tem uma especificidade científica que a aproxima das ciências humanas do espírito. A su especificidade teológica aparece quando o seu conteúdo, a realidade humana, é abordada na perspectiva de sua vivência "no Senhor".

Esta dificuldade aparece quando se quer determinar o estatuto da moral social: quais são os seus conteúdos? ela se identifica com a Doutrina social da Igreja ou é algo diferente?

Dussel tentou refletir sobre algumas questões éticas fundamentais que podem servir de base para o equacionamento de problemas sociais concretos e disputados em nossa sociedade: E. DUSSEL, Ética comunitária, Petrópolis: Ed. Vozes, 1986. Esta obra é uma reflexão de cunho fundamental visando a sua aplicação na abordagem ética do social.

1. O fio condutor que une a reflexão básica e o equacionamento da moral concreta dependerá da maneira de fundamentar a eticidade do agir ou do modo de entender o que determina a densidade ética da vida e mais especificamente da ação humana.

Podemos tomar como ponto de partida para explicitar esta questão uma das principais e inquestionáveis contribuições da antropologia moderna, ou seja, sua definição do homem como ser histórico. Isto significa que o homem constrói história transformando a realidade e assim vai se constituindo a si mesmo. O mundo e o próprio homem não se apresentam como algo totalmente acabado mas algo a realizar; não se apresentam como puro dado, ao contrário, como tarefa: não se constituem a partir do passado, antes a partir do futuro. O agir do homem se insere justamente nesta tensão dialética entre o posicionar-se diante da situação dada e a tentativa de realizar o projeto histórico de transformação desta realidade, projeto que o motiva e lhe dá sentido à vida. É assim que se realiza a si mesmo constituindo-se em vista de um ideal que sempre o ultrapassa. Neste sentido, o agir enquanto humano é sempre práxis histórica<sup>4</sup> por ser um posicionar-se diante da situação concreta a partir de um projeto histórico. Só assim o homem torna-se sujeito da história e não puro fruto de determinismos e vai se constituindo também protagonista da sua história pessoal. A práxis é, por conseguinte, o lugar de manifestação da historicidade, enquanto existencial humano, e o adjetivo "histórica" pertence essencialmente ao próprio conceito de práxis. Portanto o homem é um ser histórico porque é um ser práxico.

A práxis histórica caracteriza-se por duas vertentes dialeticamente relacionadas: uma situacional, que parte de situações concretas e outra projetual, que parte de um projeto histórico que lhe dá sentido. Daí as duas dimensões experiencial e transcendente da práxis<sup>5</sup>.

2. A presença da práxis histórica na vida humana fundamenta sua densidade ética e faz o agir humano ser caracterizado como ético. O ponto de partida é o fato de a realidade e o próprio homem não serem um todo acabado mas um devir histórico, dependentes da intencionalidade humana. Isto permite ao homem dar sentidos diversos e até antagônicos à realidade e a si próprio, impulsar projetos diferentes de cons-

Para uma explicitação desta categoria no campo teológico se pode consultar o interessante artigo de F. TABORDA, "Fé cristã e práxis histórico" in Id., Cristianismo e Ideologia: Ensaios teológicos, S. Paulo: Ed. Loyola, 1984, pp. 57 — 87.

lbd., p. 71ss

trução do mundo e do homem. O critério é a maneira de posicionar-se diante do outro, excluindo-o ou promovendo-o. Quando o homem dá sentido a algo ou leva adiante um projeto através da sua práxis ele está se posicionando diante do outro e dando um peso ético à sua vida. Assim a práxis histórica é o lugar de manifestação da eticidade ou é o modo específico do homem enquando ser ético. Partindo deste princípio, podemos dizer que a práxis histórica se apresenta como a fundamentação e o princípio organizativo dos diferentes setores da moral concreta e neste sentido é o fio condutor da reflexão ética.

3. As duas condições fundamentais de possibilidade do surgimento da práxis histórica são a *corporeidade* e a *sociabilidade*, dois arquétipos básicos da existência humana. O sentido e as diferentes dimensões da práxis histórica se explicam tendo presente a condição corporal e social do homem<sup>6</sup>.

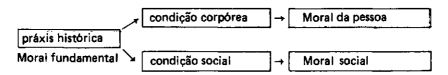
O corpo, entendido no seu sentido global, não redutível ao aspecto material, é uma dimensão fundamental do homem enquanto ser-nomundo, situado histórico-socialmente e limitado ou necessitado de uma complementação. Enquanto corporeidade, o homem está situado na realidade e frente aos outros e tem experiência de si, dos outros e do mundo. É no corpo que o pobre, a mulher, o negro, o operário sentem os estigmas da exploração e opressão. A corporeidade é também o modo de tornar-se presente aos outros e captar a presença dos outros. O corpo é além disso instrumento de trabalho, de transformação da realidade e neste sentido meio de inserção na história. Por isso a corporeidade é a condição de possibilidade e meio de realização da práxis histórica.

A sociabilidade é a outra condição porque a práxis se efetiva sempre com outros e expressa uma tomada de posição frente aos outros. A práxis inclui sempre um significado social porque terá uma incidência na realidade social e, em última análise, porque o próprio homem é um ser social.

Estas duas condições, que são também dimensões essenciais da práxis histórica, irão determinar e fundamentar o corte epistemológico

Existe uma terceira condição fundamental: o homem como um ser de linguagem. Ela é a mediação entre as outras duas: por ser corpóreo a comunicação acontece através de sinais e símbolos que transmitem uma mensagem a
ser entendida por um grupo social. Assim a linguagem possibilita que o homem se expresse e seja entendido por uma comunidade comunicativa. Ela
fundamenta o fato de a ação humana inserir-se num determinado ethos Cultural a partir do qual ela pode ser interpretada e sobre o qual se pode construir um discurso ético a ser comunicado. Mas esta terceira dimensão não entra diretamente no esquema proposto e no objetivo que se tem em vista.

entre os dois grandes campos da moral especial: a moral pessoal e a moral social. A primeira tem como ponto de partida e fundamentação dos seus conteúdos a condição corpórea do homem e sua práxis. A segunda tem como ponto de partida e estruturação o significado social da práxis.

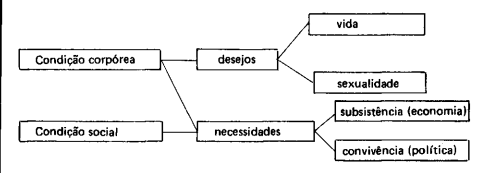


4. Por ser corpóreo o homem é um ser de desejos e necessidades. Estas duas estruturas corpóreas se apresentam como forças e tendências que precisam ser integradas a serviço de uma maior humanização. É necessário posicionar-se diante delas assumindo-as e dando-lhes um sentido. Isto acontece através da práxis e, neste sentido, elas são geradoras e propulsoras de práxis.

Os dois desejos fundamentais são o de sobreviver ou viver em plenitude (instinto vital) e o de comunicar-se e perpetuar-se (instinto do eros). Estes desejos expressam duas dimensões ou estruturas típicas do corpo: a vida e a sexualidade.

A vida é entendida aqui não apenas no seu sentido físico mas como uma estrutura englobante que integra as diferentes dimensões do homem. Neste sentido a vida não é tanto dado mas tarefa a realizar. A sexualidade também não se reduz à genitalidade mas expressa uma estrutura de abertura, comunhão e criatividade que integra a personalidade a partir da alteridade (homem, mulher, filho). Portanto ela também não é tanto impulso mas um projeto a construir.

Além de desejos, o homem sente também necessidades cuja satisfação é condição para potenciar e dar sentido aos seus desejos. O homem se organiza em sociedade exatamente para responder melhor a estas necessidades. O significado social da práxis corresponde então à exigência de organizar-se em vista da satisfação das necessidades fundamentais do homem. A primeira necessidade básica do homem são os meios de subsistência. Para responder a ela o homem transforma a natureza apropriando-se do seu produto. Temos então o surgimento da propriedade e a conseqüente organização econômica. Outra necessidade é a convivência social. A estruturação de uma ordem política, visando criar consenso e impor um ajuste dos interesses, donde surge o poder político, é a resposta conveniente a esta necessidade.

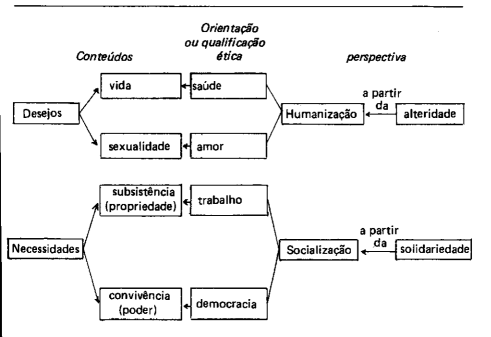


- 5. Este esquema fundamenta antropológicamente o corte epistemológico entre as diferentes áreas (pessoal e social) e conteúdos (vida, sexualidade, economia, política) da moral especial mas ainda não explicita a dimensão ética. Os quatro conteúdos se apresentam ainda como realidades pré-morais. Eles só adquirirão densidade ética quando se explicitar o tipo de práxis que desencadeiam e desenvolvem. Para isso é importante estabelecer a origem desta práxis. Ela pode surgir do próprio sujeito (da sua experiência) ou de um objetivo que está fora do sujeito (de um projeto). Os desejos desencadeiam uma práxis cuja origem está no próprio sujeito e as necessidades provocam uma práxis correspondente a um projeto que transcende o sujeito. A dimensão ética aparece quando a práxis visa humanizar os desejos e socializar as necessidades. Trata-se de dar uma qualidade ou uma orientação a tais realidades através de uma práxis, fruto da decisão humana, isto é, de uma intervenção que explicite um sentido para estas realidades.
- 6. Esta intervenção consistirá, por exemplo, em defender a integridade e promover uma maior qualidade para a vida. Integridade e qualidade expressam-se como saúde, modo de ser mais pleno da vida; ou é a forma que toma a vida em sua maior plenificação. Aqui saúde não significa apenas ausência de doença mas capacidade de reagir a todos os fatores que ameaçam a integridade da vida e de potenciar uma maior qualidade para a vida. Isto significa uma maior humanização da vida. Sendo a vida uma realidade corporal, é no corpo que se sentem as agressões contra a integridade e a qualidade da vida. O pobre sente a sua vida diminuída e espezinhada pelas manifestações corpóreas através da fome, desnutrição, doença, marginalização, cansaço, exploração. Ele se sente negado em um dos mais profundos desejos. É necessário fortalecer e libertar este desejo para que ele se transforme em práxis de humanização.
- 7. A humanização da sexualidade significa a superação de sua redução à genitalidade ou aos impulsos do puro instinto e a integração de

sua força num projeto de amor. Assim a sexualidade em sua dimensão afetiva é determinada pela alteridade e desencadeia uma práxis de abertura-comunhão e, por ser assim, é meio de transmissão de novas vidas. Do amor provém a qualificação e orientação da sexualidade. Quando não existe esta dimensão, ela se torna força de possessão e exploração. Isto acontece quando, por exemplo, o corpo da mulher é reduzido pelo homem a um puro objeto da auto-satisfação. Assim é o corpo que manifesta de novo os estigmas da exploração do sexo como é o caso da prostituição. O matrimônio é o caminho institucionalizado para construir, na sexualidade, um verdadeiro projeto de amor que se expresse na comunhão dos corpos e na abertura a novas vidas.

A humanização dos dois desejos básicos do homem é a tarefa da moral pessoal e eles delimitam os seus dois grandes conteúdos: vida e sexualidade.

- 8. A moral social diz respeito às necessidades. Sua tarefa é refletir eticamente sobre uma práxis originada de um projeto ou objetivo que visa organizar e responder a estas necessidades fundamentais (subsistência e convivência). Esta práxis consistirá na sua socialização com vistas a sua melhor satisfação e maior abrangência. Como dar uma orientação ética a estas necessidades?
- 9. Para responder à necessidade de subsistência, o homem começou a transformar a natureza, apropriar-se dos bens produzidos, organizar a economia, surgindo assim a propriedade. Todavia, em vez de ser um meio para que todos tenham o necessário para a subsistência, ela tornou-se instrumento de exploração e discriminação por existir uma apropriação acumulativa e expropriativa, onde, quem gastou sua força de trabalho para produzir, não condivide o produto. A única apropriação verdadeira é mediada pelo trabalho. Só o trabalho pode determinar o uso da propriedade e fundar eticamente a sua apropriação. Uma práxis econômica visando responder às necessidades básicas de subsistência das grandes maiorias deve privilegiar o fator trabalho. Só assim a economia será participativa e solidária.
- 10. A necessidade da convivência social exige uma ordenação do poder através de estruturas políticas que possibilitem a participação das bases. Para isto é necessário franquear-lhes o acesso ao poder através de uma representação efetiva e de um controle da gestão pública, através da criação de mecanismos jurídicos que possibilitem esta participação. A isto se chama democracia participativa e popular e não apenas formal. A democracia caracterizada pela participação e controle das bases é por conseguinte a única que dá legitimidade ética e política ao exercício do poder.



Este esquema é uma tentativa de visualizar antropologicamente a especificidade epistemológica e ética dos dois grandes campos da moral especial: o pessoal e o social. Deixa entrever a perspectiva de cada um deles, delimita os seus conteúdos e aponta para o que qualifica eticamente estes conteúdos. Mas é claro que este esquema precisa ainda ser completado com outros desdobramentos e receber uma maior explicitação.

José Roque Junges S. J. é doutor em Teologia pela Pontifícia Universidade Gregoriana (Roma). Professor de Teologia Moral na Faculdade de Teologia do Centro de Estudos Superiores da Companhia de Jesus (Bejo Horizonte - MG).

Endereço: Caixa postal 5047 - 31611 Belo Horizonte - MG