## CARTA ENCÍCLICA

## "ECCLESIAM SUAM"

AOS VENERÁVEIS IRMÃOS
PATRIARCAS, PRIMAZES, ARCEBISPOS E BISPOS
E OUTROS ORDINÁRIOS DE LUGAR
EM PAZ E COMUNHÃO COM A SÉ APOSTÓLICA
AO CLERO E FIÉIS DE TODO O ORBE,
BEM COMO A TÓDAS AS PESSOAS DE BOA VONTADE

## O PAPA PAULO VI

## VENERÁVEIS IRMÃOS E DILETOS FILHOS, SAÚDE E BENÇÃO APOSTÓLICA

Tendo Jesus Cristo fundado a sua Igreja, para ser ao mesmo tempo mãe amorosa de todos os homens e medianeira de salvação, vê-se bem o motivo por que, no decurso dos séculos, lhe deram provas de especial amor e a ela dedicaram particular solicitude todos os que se interessaram pela glória de Deus e pela salvação eterna dos homens. Entre esses notabilizaram-se, como era natural, os Vigários do mesmo Cristo na terra, numerosíssimos Bispos e sacerdotes, e multidão inumerável de bons cristãos.

A todos parecerá portanto natural que nós — dirigindo ao mundo esta nossa primeira Encíclica depois de, imperscrutável designio de Deus, termos sido chamado ao Sólio Pontifício — volvamos com afeto e reverência o nosso pensamento à santa Igreja.

Propomo-nos nesta encíclica esclarecer o melhor possível, aos olhos de todos, quanto importa a salvação da sociedade humana e, ao mesmo tempo, quanto a Igreja tem a peito que ambas se encontrem, conheçam e amem.

1

2

## PRÓLOGO

### OS CAMINHOS DA IGREJA

Quando, por ocasião da abertura da segunda sessão do Concilio Ecumênico Vaticano Segundo, na festa de S. MIGUEL ARCANJO do ano passado, tivemos a ventura de vos falar diretamente a todos vós reunidos na basilica de S. Pedro, manifestamos o propósito de vos dirigir também por escrito, como é costume no princípio de cada Pontificado, as nossas palavras de irmão e pai, para vos manifestar alguns pensamentos, mais freqüentes no nosso espírito, que nos pareceram úteis como orientação prática, ao iniciar-se o nosso ministério pontifício.

"E-nos difícil expressar com precisão essas nossas reflexões, por-

"É-nos difícil expressar com precisão essas nossas reflexões, porque nos cumpre, antes de tudo, inspirar-nos na meditação atenta da doutrina sagrada, de vez que também a Nós se aplica a sentença do Mestre: mea doctrina non est mea, sed cius qui misit me (minha doutrina não é minha, mas daquele que me enviou); porque, ainda, em nossas reflexões, precisamos adequar-nos às condições atuais da Igreja que floresce tanto em sua vida interior de eficácia longamente comprovada, como em seu maravilhoso esfórço apostólico; porque, finalmente, devemos atender à presente situação da humanidade, junto à qual se exerce o Nosso múnus."

### MENSAGEM FRATERNA E FAMILIAR

6 Não ambicionamos, porém, dizer coisas novas nem completas, para isso ai está o Concílio Ecumênico; esta nossa despretensiosa conversação epistolar não deve perturbar a sua obra, mas sim honrá-la e dar-lhe nôvo ânimo. Nem quer esta nossa Enciclica revestir-se de caráter solene e pròpriamente doutrinal, ou propor ensinamentos determinados, morais ou sociais; quer ser apenas mensagem fraterna e familiar. Só desejamos, com êste escrito, cumprir o dever de vos abrir a nossa alma, com a intenção de dar maior coesão e maior alegria a comunhão de fé e de caridade que reina felizmente entre nós. Pretendemos assim imprimir vigor renovado ao nosso ministério, contribuir melhor para a celebração frutuosa do Concilio Ecumênico e esclarecer alguns critérios doutrinais e práticos, que podem guiar útilmente a atividade espiritual e apostólica da Hierarquia eclesiástica e de quantos lhe prestam obediência e colaboração, ou mesmo só atenção benévola.

## A IGREJA EM TRÊS PENSAMENTOS

Dir-vos-emos desde já, Veneráveis Irmãos, que três são os pensamentos que nos ocorrem ao considerarmos o altíssimo múnus, que a Providência, contra os nossos desejos e méritos, nos quis entregar: o de reger a Igreja de Cristo, na nossa função de Bispo de Roma, e portanto Sucessor do Apóstolo S. Pedro, guarda das chaves do Reino de Deus e Vigário de Cristo, que o constituiu primeiro pastor ao seu rebanho universal.

O primeiro dêsses pensamentos é que vivemos a hora de a Igreja aprofundar a consciência de si mesma, meditar sôbre o seu mistério, investigar, para sua instrução e edificação, a doutrina que já lhe é conhecida e foi elaborada e difundida de modo especial neste último século, sôbre a sua origem, natureza, missão e destino. Esta doutrina nunca será, porém, exaustivamente estudada e compreendida, pois contém a "dispensação do mistério escondido há séculos em Deus... para que se manifeste... pela Igreja" (dispensatia sacramenti absconditi a saeculis in Deo... ut innotescat... per Ecclesiam — Ef. 3-9-10), isto é, contém a misteriosa reserva dos misteriosos desígnios divinos que, por meio da Igreja, são publicados. Essa doutrina constitui, apesar disso, o tema que hoje mais deseja examinar aquêle que pretende ser discípulo dócil de Cristo e, mais ainda, quem — como nós e como vós, Veneráveis Irmãos — foi posto pelo Espírito Santo como Bispo para governar a Igreja de Deus (Cfr. At. 20,28).

Desta nossa consciência esclarecida e ativa nasce o desejo espontâneo de comparar a imagem ideal da Igreja — qual Cristo a viu, quis e amou, como sua Espôsa santa e imaculada (Ef. 5,27) — de a comparar, dizemos, com o rosto que ela apresenta hoje. Este, pela graça divina, é fiel, sem dúvida, aos traços que o seu divino Fundador nêle imprimiu e o Espírito Santo viviticou, amplion, aperfeiçoou no decurso dos séculos, tornando a Igreja mais fiel ao conceito inicial e, por outro lado, mais ajustada à índole da humanidade que ela ia evangelizando e incorporando a si. Nunca, porém, o rosto da Igreja mostrará tôda a perfeição, heleza e santidade, todo o brilho exigido pelo conceito divino que a modela. Daqui vem à Igreja a necessidade nobre e quase impaciente de se renovar, isto é, emendar os defeitos, que aquela reflexão — exame interior feito diante do modêlo, que nos deixou Cristo de si mesmo — descobre e repele.

Qual é hoje para a Igreja o dever de corrigir os defeitos dos próprios membros e de os levar a tender a maior perfeição, e qual o método para chegar com segurança a essa renovação? Eis o segundo pensamento que nos vem ao espírito e vos desejamos manifestar, não só para encontrarmos maior coragem nas reformas necessárias, mas também para a vossa adesão nos oferecer conselho e apoio. Trata-se com efeito de emprêsa delicada e custosa.

O nosso terceiro pensamento, que será também vosso, deriva dos dois primeiros: Quais as relações que a Igreja deve hoje estabelecer com o mundo que a circunda e em que vive e trabalha? Uma parte dêste mundo, como todos sabem, recebeu influxo profundo do Cristianismo e absorveu-o intimamente, apesar de agora muitas vêzes não reconhecer que lhe deve o que tem de melhor; a Cristandade foi-se distanciando e separando, nestes últimos séculos, da origem da sua civilização. E outra parte, e a maior dêste mundo, dilata-se pelos horizontes ilimitados das nações novas, como se costuma dizer. Uma parte

9

10

e outra formam um mundo só, que oferece à Igreja não um, mas mil contatos possíveis: evidentes e fáceis, alguns; delicados e complexos, outros; hostis e refratários ao colóquio amigo, hoje infelizmente muitíssimos. É o chamado problema do diálogo entre a Igreja e o mundo moderno, problema cuja apresentação, na sua amplitude e complexidade, toca ao Concilio, como também o esfôrço para o resolver da melhor maneira possível. A realidade, porém, e a urgência do problema, se por um lado nos afligem, dão-nos, por outro, estímulo quase diríamos, vocação. Este ponto era desejo nosso aclará-lo dalgum modo aos nossos olhos, e aos vossos, Veneráveis Irmãos. Não estais, sem divida, menos habituados que nós a senti-lo nas suas exigências apostólicas. Desejávamos propor êste exame como preparação comum nossa, para as discussões e deliberações que, no Sínodo Ecumênico, todos juntos, julgarmos oportunas em matéria tão grave e complexa.

### OUTROS TEMAS URGENTES E GRAVES

Notareis certamente que êste sumário da nossa Enciclica não inclui alguns temas urgentes e graves que interessam não só à Igreja mas à humanidade, como: a paz entre os povos e entre as classes sociais; a miséria e a fome que ainda afligem povos inteiros; o acesso das nações novas à independência e ao progresso civil; as relações entre o pensamento moderno e a cultura cristã; as condições infelizes de tanta gente e de tantas partes da Igreja a que são contestados os direitos próprios de cidadãos livres e de pessoas humanas, os problemas morais da natalidade e outros semelhantes.

A grande e universal questão da paz no mundo, digamo-lo desde já, sentir-nos-emos particularmente obrigado a dirigir não só a nossa atenção vigilante e cordial, mas também o interêsse mais assíduo e eficaz. Limita-se, é certo, ao âmbito do nosso ministério e está por isso alheio a qualquer interêsse puramente temporal e não opta por formas pròpriamente políticas. Desejamos, sim, contribuir para inculcar à humanidade sentimentos e atitudes que se oponham, por um lado, a quaisquer conflitos violentos e mortiferos, mas que, por outro. favoreçam todos os ajustes cordiais razoáveis e pacíficos das relações entre os povos. E teremos igualmente cuidado de ajudar a convivência harmônica e a colaboração frutuosa entre as nações, proclamando principios humanos superiores, que possam ajudar a moderar egoismos e paixões, que originam os conflitos bélicos. Procuraremos também intervir, quando se nos ofereca oportunidade, para ajudar as partes contendentes a chegarem a soluções honrosas e fraternas. Não nos esquecemos que êste serviço benévolo é um dever que o amadurecimento, não só das doutrinas mas também das instituições internacionais, torna hoje mais necessário na consciência da nossa missão cristã no mundo, cujo objeto inclui tornar os homens irmãos, porque é reino de justiça e de paz o inaugurado pela vinda de Cristo ao mundo.

Mas se por agora nos limitamos a considerações de caráter metodológico para a vida da Igreja, não esquecemos os problemas graves mencionados. A alguns dêles vai o Concílio dedicar a sua atenção. E nós reservamo-nos tomá-los como objeto do nosso estudo e atividade, no exercício futuro do ministério apostólico, conforme o Senhor se dignar conceder-nos inspiração e fórça.

I

### A CONSCIENCIA

Pensamos que hoje é necessário à Igreja aprofundar a consciência que ela deve ter de si mesma, do tesouro de verdades de que é herdeira e guarda, e da missão que deve exercer no mundo. Ainda antes de ela se propor o estudo de qualquer questão em particular, e de considerar a atitude que deve tomar perante o mundo que a circunda, a Igreja deve neste momento refletir sôbre si mesma, para se confirmar no conhecimento dos designios divinos a seu respeito, para encontrar maior luz, nova fórça e maior alegria no cumprimento da própria missão e para escolher o melhor modo de estreitar, ativar e melhorar os seus contatos com a humanidade a que pertence, embora possua caracteres próprios inconfundiveis.

Parece-nos que esta reflexão pode abranger também o modo escolhido por Deus para se revelar aos homens e para estabelecer com éles aquela relação religiosa de que a Igreja é instrumento e expressão. Porque, se é verdade que a revelação divina se realizou "em muitos lugares e de muitos modos" (multifariam multisque modis — Hebr. i, 1), e com fatos históricos externos e incontestáveis, é também certo que a inserção dela na vida humana se faz por caminhos só próprios da palavra e da graça de Deus. Esta comunica-se interiormente às almas, por meio da pregação da mensagem salvitica e do conseqüente ato de fé, princípio da nossa justificação.

Consciência e Docilidade

Refletir sobre a origem e natureza da relação nova e vital, que a doutrina de Cristo estabelece entre Deus e o homem, desejávamos constituísse ato de docilidade a tôda a palavra do divino Mestre dirigido aos seus ouvintes, especialmente aos seus discípulos, entre os quais Nós mesmo, com tôda a razão, gostamos de nos colocar. Dentre as muitas recomendações, que lhes faz Nosso Senhor, lembraremos uma das mais sérias e repetidas, que ainda hoje vale sempre para quem O deseja seguir com fidelidade. Referimo-nos à recomendação de vigilância. É certo que êste conselho do Dívino Mestre se refere principalmente ao destino último do homem, próximo ou remoto no tempo. Mas, exatamente porque esta vigilância deve atuar sempre na consciência do servo fiel; determina-lhe na prática o comportamento moral

15

14

16

a cada momento. É o que deve caracterizar o cristão no meio do mundo. Nosso Senhor recomenda-nos a vigilância, mesmo falando de fatos muito próximos, de perigos e tentações que podem fazer decair. ou transviar a atitude do homem (Mt. 26.41). Fácil é descobrir no Evangelho um apélo contínuo à retidão no pensar e agir. Acaso não se referia a ela a mensagem do Precursor, que inicia a vida pública no Evangelho? E o próprio lesus Cristo não nos convidou a aceitarmos interiormente o reino de Deus (Mt. 17,21)? Não é toda a sua pedagogia um apélo, uma iniciação à interioridade? A consciência psicológica e a consciência moral são chamadas por Cristo a plenitude simultânea, quase como condição para recebermos, como convém ao homem, os dons divinos da verdade e da graça. E consciência do discípulo tornar-se-á depois memória (Mt. 26,75; Lc. 24,8; Jo. 14,26; 10. 16,4) de todas as licões de Jesus e de tudo quanto suceden à sua volta. Virão depois o progresso e aprofundamento na compreensão de Ouem Ele é, e do que ensinou e fêz.

O nascimento da Igreja e o despertar da sua consciência profética são os dois fatos característicos e simultâneos de Peutecostes. Ambos mútuamente vão completar-se: a Igreja progredirá na sua organização e no seu desenvolvimento hierárquico e comunitário; e a consciência da sua vocação, da sua natureza misteriosa, da sua doutrina e da sua missão acompanhará gradualmente êsse progresso, segundo a aspiração de S. PAULO; "E peço que a vossa caridade abunde mais e mais em ciência e em todo discernimento" (Et hoc oro ut caritas vestra magis ac magis abundet in scientia et in omni sensu - Fil. 1.9).

#### Apêlo ao Ato de Fé

Poderíamos exprimir doutro modo o apêlo que dirigimos, tanto a cada pessoa em particular que esteja disposta a ouvi-lo — portanto a cada um de vós, Veneráveis Irmãos, e aos que convosco seguem o nosso ensinamento — quanto a toda a "sociedade dos fiéis" (congregatio fidelium), que é a Igreja considerada no seu conjunto. Poderíamos convidar a todos para um ato de fé, viva, profunda e consciente, em Jesus Cristo Nosso Scahor. Este momento da nossa vida religiosa deveria caracterizar-se por esta profissão de fé convicta; ainda que sempre humilde e ansiosa — semelhante à que nos transmite o Evangelho, pronunciada pelo cego de nascença, a quem TESUS CRISTO, com bondade igual ao poder, abrira os olhos: "Creio, Senhor" (Credo, Domine - Jo. 9,38); ou semelhante à de MARTA, no mesmo Evangelho: "Sim, cu creio, Senhor, que tu és o Cristo, Filho de Deus vivo, que vieste a êste mundo" (Utique, Domine, ego credidi quia tu es Christus silius Dei vivi qui in hunc mundum venisti - Jo. 11,27); ou ainda semelhante à tão comovente de Simão, depois transformado em Pedro: "Tu és o Cristo, Filho de Deus vivo" (Tu es Christus, Filius Dei vivi - - Mai. 16.16).

18

Por que nos atrevemos a convidar-vos a êste ato de consciência eclesial? a êste ato de fé explícito, ainda que interior?

Muitas são as razões, segundo nos parece, e tôdas derivam de exigências profundas e essenciais do momento particular em que se encontra a vida da Igreja.

22

20

21

Ela precisa refletir sobre si mesma; precisa sentir-se viver. Deve aprender a conhecer-se melhor, se quer realizar a própria vocação e oferecer ao mundo a sua mensagem de fraternidade e salvação. Precisa experimentar Cristo em si mesma, segundo a palavra do Apóstolo S. PAULO: "Habite Cristo pela fé nos vossos corações" (Christum habitare per fidem in cordibus vestris - Ef. 3,17). Todos sabem que a Igreja está mergulhada na humanidade, dela faz parte, nela vai buscar os seus membros, dela extrai tesouros preciosos de cultura, dela sofre as vicissitudes históricas e trabalha pelo bem da mesma. Ora, é sabido igualmente que a humanidade no tempo atual está em vias de grandes transformações, abalos e progressos, que lhe modificam profundamente não só o estilo de vida no exterior, mas também o modo de pensar. O pensamento, a cultura e o espírito sofrem modificação profunda, originada no progresso científico, técnico e social, como tamhém nas correntes do pensamento filosófico e político, que a invadem e penetrani. Tudo isto, como ondas do mar, envolve e sacode a Igreja. As almas, que a ela se confiam, são muito influenciadas pelo clima do mundo temporal; de maneira que um perigo quase de vertigem, de aturdimento, de extravio pode abalar a solidez dos seus membros e levar muitos a admitir os pensamentos mais desvairados como se a Igreja houvesse de negar-se a si mesma e adotar formas novissimas e nunca imaginadas de viver. Não foi, por exemplo, o fenômeno modernista -- que ainda se manifesta em várias tentativas de expressão. heterogêneas à realidade autêntica do Catolicismo -- não foi êle um episódio duma exaltação semelhante das tendências psicoculturais, próprias do mundo profano, que pretendiam suplantar a expressão fiel e genuína da doutrina e das normas da Igreja de Cristo? Ora, para nos imunizarmos dêsse perigo ameaçador e múltiplo, que vem de várias partes, parece-nos que é remédio bom e óbvio aprofundarmos o conhecimento que temos da Igreja, daquilo que ela é na verdade, segundo o plano de Cristo, que nos é conservado na Sagrada Escritura e na Tradição, e depois interpretado e desenvolvido pela genuína tradição celesiástica. Esta é, como sabemos, iluminada e guiada pelo Espírito Santo, sempre pronto, tôdas as vêzes que o imploremos e oucamos, a dar cumprimento indefectivel à promessa de Cristo: "O Espírito Santo, que o Pai enviará no men nome, vos ensinará tôdas as coisas e vos recordará tudo o que Eu vos tiver dito" (Spiritus Sanctus, quem mittet Pater in nomine meo, ille vos docebit omnia et suggeret vobis omnia quaecumque dixero vobis - Jo. 14,26).

#### Consciência e Reflexão

23

Coisa semelhante poderíamos dizer a propósito dos êrros que se espalham mesmo no interior da Igreja e fazem vítimas naqueles que só em parte conhecem a natureza e a missão da mesma, sem terem na devida conta os documentos da revelação divina e do magistério instituído pelo próprio Cristo.

24

Aliás, esta necessidade de refletir sobre coisas já conhecidas, para as contemplar no espelho interior do próprio espírito, é característica do homem moderno; seu pensamento curva-se facilmente sôbre si mesmo e só confere certeza e plenitude quando se apresenta em plena luz à própria consciência. Não quer dizer que êste hábito se encontre innune de perigos graves. Correntes filosóficas muito conhecidas exploraram e exaltaram esta forma de atividade espiritual, apresentando-a como definitiva e suprema, e até como medida e fonte de realidade, fazendo chegar o pensamento a conclusões abstrusas, desoladas, paradoxais e radicalmente falazes. Mas habituar-se a buscar a verdade, que se reflete na própria consciência, não deixa de ser muito apreciável e hoje muito praticado como expressão requintada da cultura moderna. Nem êstes desvios impedem que o ato de reflexão, quando bem fundado na apreensão objetiva da realidade, revele cada vez melhor, a quem se dá ao trabalho de o realizar, algo do fato da existência do próprio ser, da própria dignidade espiritual e da própria capacidade de conhecer e agir.

25

É sabido, além disso, que a Igreja se lançou, nestes últimos tempos, a estudar-se melhor a si mesma, valendo-se de insígnes investigadores, de grandes intelectualidades, de escolas teológicas qualificadas, de movimentos pastorais e missionários, de experiências religiosas notáveis e, sobretudo, de ensinamentos pontificios dignos de memória.

26

Levar-nos-ia longe demais apenas aludir à abundância da literatura teológica, editada no século passado e no atual, que tem por objeto a Igreja. Muito demorado seria igualmente lembrar os documentos que o Episcopado católico e esta Sé Apostólica publicaram sôbre tema de tanta amplitude e alcance. A partir do Concílio de Trento, que fêz o possível para reparar as consequências da crise que afastou tantos cristãos no século XVI, a doutrina sôbre a Igreja contou grandes cultores e consequentemente notáveis progressos. Basta referirmonos aqui aos ensinamentos do Concílio Ecumênico Vaticano Primeiro neste campo, para compreendermos como o estudo sôbre a Igreja solicita a atenção, tanto dos Pastôres e Mestres, como dos Fiéis e de todos os cristãos. Esse tema é quase diríamos fase obrigatória no caminho do conhecimento exaustivo de Cristo e de tôda a sua obra; tanto assimque, conforme já foi dito, o Concílio Ecumênico Vaticano Segundo não passa de continuação e complemento do Primeiro, precisamente pelo encargo de retomar o exame e aprofundamento da doutrina sóbre a Igreja. E, se não dizemos mais, por amor da brevidade, pois falamos a quem muito bem conhece esta matéria — não pouco vulgarizada hoje

dentro da Igreja pela catequese e pela espiritualidade —, não podemos deixar de nomear com honra dois documentos dignos de particular memória: a Encíclica Satis Cognitum, do Papa Leão XIII (1896) e a Encíclica Mystici Corporis, do Papa Pio XII (1943). Ambos os documentos nos oferecem doutrina abundante e luminosa sôbre a instituição divina, pela qual Cristo prolonga no mundo a sua obra de salvação, e sôbre a qual recai agora o nosso discurso. Basta recordar as palavras iniciais do segundo documento pontifício assinalado, que se tornou, podemos dizer, texto clássico da teologia sôbre a Igreja e fonte de meditações espirituais sôbre esta obra da misericórdia divina que a todos nós diz respeito. Apraz-nos recordar as palavras magistrais de tão grande Predecessor nosso:

"A doutrina do Corpo Místico de Cristo, que é a Igreja, recebida dos lábios do próprio Redentor e que põe na devida luz o grande e nunca assaz celebrado benefício, da nossa íntima união com tão excelsa Cabeça, é de sua natureza tão grandiosa e sublime que chama à contemplação todos os que são movidos pelo Espírito de Deus; e, iluminando as suas inteligências, incita-os eficazmente a obras salutares, consentâneas com a mesma doutrina". (Mystici Corporis Christe quod est Ecclesia, ex ipsius Redemptoris labiis primitus excepta doctrina, ex qua magnum in sua luce ponitur beneficium, satis numquam elatum laudibus, arctissimae contiunctionis nostrae cum tam excelso Capite, res eiusmodi profecto est, quae praestantia dignitateque sua omnes homines, quotquot divino moventur Spiritu, ad contemplationem invitat eorumque mentes collustrando ad solutifera et opera, quae praeceptis hisce consentanea sint, summopere excitat" — A.A.S., XXXV, p. 193; ano 1943).

Para ouvirmos êste convite, que julgamos poder ainda hoje atrair os nossos espíritos e revelar-nos uma das necessidades fundamentais da vida da Igreja nestes tempos, é que hoje o propomos. Cada vez mais instruídos na ciência do Corpo Místico, apreciaremos melhor os sentidos divinos que encerra, fortificando ao mesmo tempo as nossas almas de modo incomparável e dispondo-nos cada vez melhor para a correspondência aos deveres da nossa missão e às necessidades dos homens.

## A Igreja em Concílio

Nem nos parece difícil aumentar em nós esta ciência, quando por um lado observamos como dizíamos, o florescimento enorme de estudos que têm por objeto a Santa Igreja, e sabemos por outro que é sôbre ela que mais se fixa o olhar do Concílio Ecumênico Vaticano Segundo. Queremos, neste momento, tributar um elogio bem sentido àqueles investigadores, que, especialmente nos últimos anos, se dedicaram ao estudo eclesiológico com perfeita docilidade ao magistério católico e genial capacidade de pesquisa e de expressão. Consagraram-lhe árduas, continuas e frutuosas canseiras e apresentaram múltiplos esclarecimentos da doutrina sôbre a Igreja, alguns de auto valor e de grande

27

28

utilidade, trabalhando quer nas escolas teológicas e na discussão científica e literária, quer na apologia e na divulgação, e ainda na assistência espiritual às almas dos fiéis e no colóquio com os irmãos separados.

30

Temos esperança que a obra do Concílio, assistida pela luz do Espírito Santo, será continuada e levada a bom têrmo — com tal docilidade às suas inspirações divinas, com tal esfórço na indagação profunda e completa do pensamento original de Cristo e dos seus necessários e legítimos progressos no tempo, com tal esfórço para tornar as verdades divinas não espada para dividir os espíritos, em discussões estéreis ou em cisões fastidiosas, mas laço para os unir e os levar a maior clareza e concórdia — temos esperança, dizíamos, que a obra do Concílio reverterá inteiramente em glória de Deus, alegria da Igreja e edificação do mundo.

31

Abstemo-nos deliberadamente de pronunciar qualquer juízo, nesta Encíclica, sôbre os pontos doutrinais relativos à Igreja, apresentados ao exame do Concílio, que nos compete presidir: a tão alta e autorizada reunião queremos por agora deixar liberdade de estudo e de palavra, reservando ao nosso múnus apostólico, de mestre e pastor colocado à frente da Igreja de Deus, o momento e modo de exprimir o nosso juízo. Muita alegria sentiremos se o pudermos apresentar em plena conformidade com os Padres conciliares.

32

Mas não podemos deixar de aludir de algum modo, aos frutos, que esperamos, hão de provir tanto do Concilio como do esfôrço a que nos referíamos, que a Igreja deve realizar para conseguir consciência mais plena e vigorosa de si mesma. São êsses frutos que temos agora em vista no nosso ministério apostólico, enquanto lhe vamos tomando os trabalhos, doces e ingentes ao mesmo tempo. São, por assim dizer, o programa do nosso Pontificado, que vos expomos, Veneráveis Irmãos, com bastante brevidade mas sinceramente, esperando que nos queirais ajudar a pô-lo em execução mediante o vosso conselho, a vossa adesão e o vosso concurso. Pensamos que, patenteandovos o nosso espírito, o patenteamos a todos os Fiéis da Igreja de Deus, e que o eco da nossa voz chegará mesmo aos que se encontram para além dos confins definidos do redil de Cristo.

33

O primeiro fruto da tomada de consciência mais profunda da Igreja, quanto a si mesma, é a descoberta renovada da sua relação vital com Cristo, coisa bem conhecida, mas fundamental, indispensável e nunca suficientemente compreendida, meditada e encarecida. Que se deveria dizer sóbre êste capítulo central de todo o nosso patrimônio religioso? Felizmente, vós já conheceis bem esta doutrina; nem nós agora lhe acrescentaremos nada, simplesmente a recomendação de a terdes sempre presente como objeto principal e como diretriz tanto da vossa vida espiritual como da vossa pregação. Mais que a nossa palavra exortatória, valerá a do nosso mencionado Predecessor na sobredita Encíclica Mystici Corporis: "É necessário que nos habituemos a ver a Cristo na Igreja. Pois é Cristo quem vive na sua Igreja,

quem por ela ensina, governa e confere a santidade: é também Cristo quem se manifesta de vários modos nos seus vários membros místicos" (Assuescumus necesse est in Ecclesia impsum Christum videre, Christus est enim, qui in Ecclesia sua vivit, qui por eam docet, regio sanctitatemque impertit; Christus quoque est qui varie sese in variis suis socialibus membris manifestat -- A.A.S., ib., p. 238). Muito agradável nos seria deter-nos nas reminiscências da Sagrada Escritura. dos Santos Padres, dos Doutores e dos Santos que afluem ao nosso espírito, quando reconsideramos êste ponto luminoso da nossa fé. Não nos diz o próprio Jesus que file é a videira e nós os sarmentos (Jo. 15, 1 ss.) ? Não se apresenta à nossa mente toda a doutrina riquissima de S. PAULO, que não se cansa de nos recordar: "Vós sois uma só coisa em Cristo Jesus" (Vos unum estis in Christo Jesu — Gal. 3,28)? e de nos recomendar: "...cresçamos em tódas as coisas naquele que é a cabeça, o Cristo, pelo qual todo o corpo... aumenta" (Crescamus in illo per omnia, qui est caput Christus; ex quo totus corpus... Ef. 4.15-16)? e de nos lembrar: "... Cristo é tudo em todos" (Omnia et in omnibus Christus — Col. 3,11)? Baste-nos recordar, entre os mestres a S. Agostinho: "...alegremo-nos e demos gracas por termos sido feitos não só cristãos, mas Cristo, Entendeis, Irmãos, compreendeis a misericórdia de Deus para conosco? Admirai, alegrai-vos; fomos feitos Cristo. Pois, se Ele é a cabeça, nós somos os membros; homem completo somos Ele e nós... Logo, a plenitude de Cristo constituem-na a cabeça e os membros. Quem vem a ser a cabeça e os membros? Cristo e a Igreja" (...gratulemur et agamus gratias, nom solum nos christianes factos esse red. Christum, Intelligitis, fratres, gratiam Dci super nos capitis? Admiramini, gandete: Christus facti sumus. Si enim caput Ille, nos membro; totus hono, Ille et nos... Plenitudo ergo Christi, caput et membra. Quid est caput et membra? Christus et Ecclesia in lo. tract. 21,8 -- PL. 35, 1568).

## O Mistério da Igreja

Rem sabemos que é um mistério, o mistério da Igreja. Se nós, com a ajuda de Deus, fixarmos o olhar da alma neste mistério, conseguiremos muitos benefícios espirituais, aquêles exatamente que agora julgamos mais necessários para a Igreja. A presença de Cristo, mais a própria vida dêle, tornar-se-á operante em cada uma das almas e no conjunto do Corpo Místico, pelo exercicio da fé viva e vivificante, que fará: "Cristo habitar pela fé nos vossos corações" (Christum habitare per fidem in cordibus vestris), segundo a palavra do Apóstolo, Ef. 3,17. A consciência do mistério da Igreja é um fato próprio da fé adulta e vivida. Produz nas almas aquêle "sentir da Igreja", que penetra o cristão formado na escola da palavra divina, alimentado pela graça dos sacramentos e pelas inspirações inefáveis do Espírito Paráclito, habituado a praticar as virtudes evangélicas, embebido da cultura e do modo de ser da comunidade eclesial, e cheio de alegria, vendo-se

revestido daquele sacerdócio real que é próprio do povo de Deus (cfr. I Ped. 2,9). O mistério da Igreja não é simples objeto de conhecimento teológico, deve ser fato vivido, em que alma fiel antes de ser capaz de definir a Igreja com exatidão, pode apreendê-la numa experiência conatural. E a comunidade dos crentes certifica-se intimamente da sua participação no Corpo Mistico de Cristo, ao reparar que, por divina instituição, o mistério da Hierarquia eclesiástica a inicia, a gera (cfr. Gal. 4,19; I Cor. 4,15), a instrui, a santifica e a dirige. De maneira que, por meio dêste santo canal, derrama Cristo nos seus membros místicos as comunicações admiráveis da sua verdade e da sua graca, e dá ao seu Corpo Místico, peregrino no tempo, a organização visível, a unidade ilustre, a funcionalidade orgânica, a variedade harmônica e a beleza espiritual. As imagens não conseguem traduzirnos, em conceitos acessíveis, toda a realidade e profundeza deste mistério. Ainda assim, depois da imagem recordada do Corpo Místico, sugerida pelo Apóstolo S. PAULO, deveremos fazer especial menção de outra, porque é do próprio Cristo; a do edifício de que Ele é arquiteto e construtor; edifício fundado sôbre um homem, frágil por natureza, mas por Ele transformado milagrosamente em pedra sólida, isto é, dotado de prodigiosa e perene indefectibilidade: "sôbre esta pedra cdificarei a minha Igreja" (super hanc petram aedificabo Ecclesiam  $meam \leftarrow Mat. 16.18$ ).

35

Se soubermos reavivar em nos mesmos, e acender nos Fiéis com profunda e acertada pedagogia, êste sentido confortante da Igreja, sucederá que muitas antinomias — aflicão do pensamento dos cultores da eclesiologia — serão práticamente vencidas e resolvidas na experiência da realidade viva da Igreja, inspirada na sua doutrina. Tais antinomias são, por exemplo, a Igreja simultâneamente visível e espiritual. livre e disciplinada, comunitária e hierárquica, já santa e sempre a caminho da santificação, contemplativa e ativa, e assim por diante. Mas o sentido da Igreja porá em relêvo principalmente a sua espiritualidade do melhor quilate, alimentada na leitura piedosa da Sagrada Escritura, dos Santos Padres e Doutôres, e em tôdas as outras fontes que produzem essa consciência. Queremos referir-nos agora à categuese exata e sistemática; àquela escola admirável — de palayras, sinais e divinas efusões — que é a Sagrada Liturgia; à meditação silenciosa e ardente das verdades divinas; e finalmente à oração contemplativa. A vida interior continua a ser a grande fonte da espiritualidade da Igreja, condiciona-lhe a receptividade às irradiações do Espirito de Cristo, é expressão fundamental e insubstituivel da sua atividade religiosa e social, e é ainda para ela defesa inconquistável e renascente energia no seu difícil contato com o mundo profano.

36

É preciso restituir tôda a sua importância ao fato de têrmos recebido o santo batismo, têrmos sido enxertados, por êste sacramento, no Corpo Místico de Cristo, que é a Igreja. O batizado deve sobretudo apreciar conscientemente a sua elevação, ou melhor, a nova geração

que recebe e o eleva à incomparável realidade de filho adotivo de Deus, à dignidade de irmãos de Cristo, à felicidade, queremos dizer, à graça e ventura da inabitação do Espírito Santo, à vocação duma vida nova. Nada perde êle do que é humano, a não ser a infeliz sorte derivada do pecado original, e fica habilitado a valorizar e utilizar, do melhor modo, tudo quanto é humano. Ser cristão, ter recebido o santo batismo não deve parecer-nos coisa indiferente ou desatendível; deve ser característica profunda e venturosa da consciência de cada batizado; deve ser para êle, como o foi para os cristãos antigos, uma "iluminação", que, ao atrair sôbre êle os raios vivificantes da Verdade divina, lhe abre o céu, lhe ilumina a vida terrena, o torna capaz de se dirigir, como filho da luz, para a visão de Deus, fonte de eterna felicidade.

Que programa prático sugere à nossa vida e ao nosso ministério essa consideração? É bem fácil descobri-lo. Alegramo-nos ao constatar que êste programa se encontra já em vias de aplicação em tôda a Igreja, servido por zêlo prudente e ardoroso. Animamo-lo, recomendamo-lo e abencoamo-lo

#### 11

## A RENOVAÇÃO

Domina-nos, em seguida, a ambição de têrmos melhor realizada a Igreja de Deus qual Jesus a imaginou: una, santa, tôda encaminhada à perfeição a que Ele a chamon e de que a tornou capaz. Perfeita no seu conceito ideal, no desígnio de Deus, a Igreja deve-se ir aperfeicoando sempre na expressão real, na sua existência terrestre. É êste o grande problema moral que domina a sua vida, a caracteriza, a estimula, a acusa, a sustenta e a enche de gemidos e de orações, de arrependimentos e de esperancas, de esforco e de confianca, de responsabilidade e de méritos. É problema inerente às realidades teológicas de que depende a vida humana. Não podemos ajuizar sôbre o homem, a sua natureza e a sua perfeição original, sôbre as consequências ruinosas do pecado original, capacidades do homem para o bem e auxílio de que precisa para o desejar e realizar, sôbre o sentido da vida presente e das suas finalidades, os valores que o homem deseja ou de que pode dispor, sôbre o critério de perfeição e de santidade, e sobre os meios e modos para dar à vida o seu grau mais alto de beleza e plenitude - não podemos fazer nada disto sem nos referirmos ao ensino doutrinal de Cristo e do magistério eclesiástico dêle derivado. A ambição de conhecer os caminhos do Senhor é e deve ser constante na Igreja. E a discussão que se vai mantendo, de século em século no seio da Igreja, sôbre as questões de perfeição, sendo tão fecunda e variada, bem queríamos que tornasse a despertar o interesse máximo a que tem direito. E isto não tanto para elaborar novas teorias, quanto para gerar energias novas, que levem àquela santidade que l'esus Cristo nos ensinou e nos possibilita conhecer, desejar e conseguir. Para

37

39

isso nos dá o seu exemplo, a sua palavra, a sua graça, a sua escola baseada na tradição eclesiástica, fortificada pela ação comunitária, ilustrada pelas figuras singulares dos Santos.

## Uma toreja para o Mundo de Hoje

Este afá de aperfeiçoamento espiritual e moral é também estimulado exteriormente pelas condições em que a Igreja vai vivendo. Não pode ficar imóvel e indiferente entre as mudanças do mundo que a cerca. Este, por mil caminhos influencia e condiciona a atitude prática da Igreia. Como todos sabem, ela não está separada do mundo; vive nele. Por isso, os membros da Igreja estão sujcitos à influência do mundo, de que respiram a cultura, aceitam as leis e absorvem os costumes. Este contato, permanente que a Igreja tem com a sociedade temporal impõe-lhe uma problemática continua, hoje dificilima. Por uni lado, a vida crista, como a Igreja a defende e promove deve com perseverança e tenacidade preservar-se de tudo quanto pode enganá-la, profaná-la e sufocá-la procurando inunizar-se do contágio do êrro e do mal; por outro, a vida crista deve não só adaptar-se às formas do pensamento e da moral, que o ambiente terreno lhe oferece e impõe, quando elas forem compativeis com as exigências essenciais do seu programa religioso e moral, mas deve procurar aproximá-las de si, purificá-las, nobilitá-las e santificá-las; nova missão, que impõe à Igreja um exame constante de vigilância moral, reclamado hoje com

Também para êste exame é providencial a celebração do Concílio. O caráter pastoral a que êle se propõe, as finalidades práticas de "atualização" da disciplina canônica, o desejo de tornar o exercício da vida cristã o mais fácil que seja possível, sem renunciar ao caráter sobrenatural que lhe é próprio, conferem ao Concílio um mérito particular, já neste momento, apesar de não possuirmos ainda a maioria das deliberações que dêle esperamos. Na verdade, êle desperta, tanto nos Pastôres como nos Ficis, o desejo de conservar e robustecer na vida cristã o seu caráter de autenticidade sobrenatural, e recorda a todos o dever de imprimir êste caráter de maneira positiva e enérgica no proceder de cada um, leva os fracos a serem bons; os bons a serem melhores, os melhores a serem generosos, e os generosos a fazerem-se santos. Abre à santidade novos caminhos, incita o amor a tornar-se fecundo, e provoca novas arrancadas de virtude e de heroísmo cristão.

particular urgência e gravidade.

Naturalmente, tocará ao Concílio sugerir as reformas na legislação da Igreja. É as Comissões pós-conciliares — especialmente a instituída para a revisão do Código do Direito Canônico, desde já designada por nós — procurarão formular em têrmos concretos as deliberações do Sinodo Ecumênico. A vós, Veneráveis Irmãos, pertencerá indicarnos as medidas para purificar e rejuvenescer a face da santa Igreja. Mas novamente vos manifestamos o nosso propósito de favorecer tal reforma: quantas vêzes nos séculos passados êste intento aparece asso-

41

ciado à história dos Concilios! Pois seja-o uma vez mais e desta não já para extirpar na Igreja determinadas heresias e desordens gerais que graças a Deus, agora não existem, mas para infundir nôvo vigor espiritual ao Corpo Místico de Cristo, como organização visível purificando-o dos defeitos de muitos dos seus membros e estimulando-o a novas virtudes.

Para que isto aconteça, suposto o divino auxílio, seja-nos permitido apresentar-vos aqui algumas considerações prévias que podem facilitar a obra da renovação, infundir-lhe o necessário vigor — não é sem algum sacrifício que ela se pode obter! — e traçar algumas linhas, que parecem facilitar a sua realização.

### CRITÉRIOS DE REFORMA

Deveremos recordar primeiramente alguns critérios que nos mostram em que sentido esta reforma se há de promover. Não pode abarcar nem o conceito essencial nem as estruturas fundamentais da Igreja católica. A palavra reforma seria mal usada se a empregassemos nesta acepção. Não podemos acusar de infidelidade esta nossa amada e santa Igreja de Deus, pertencer à qual temos como a major das graças. Ela dá ao nosso espírito o testemunho de "que somos filhos de Deus" (auod sumus filii Dei - Rom. 8,16)! Não é orgulho, não é presunção, não é obstinação nem loucura, mas certeza luminosa, convicção alegre esta nossa: a de têrmos sido constituídos membros vivos e genuínos do Corpo de Cristo, de sermos autênticos herdeiros do seu Evangelho e verdadeiros continuadores dos Apóstolos, de possuirmos a heranca intacta e viva da tradição original apostólica, no grande patrimônio doutrinal e moral característico da Igreja católica, tal qual ela existe hoje. Se isto forma o nosso orgulho, ou melhor, o motivo pelo qual devemos "dar sempre graças a Deus" (gratias agentes semper... Dea... - Ef. 5,20), constitui igualmente para nós responsabilidade: diante de Deus, a quem temos de dar contas de tão grande beneficio; diante da Igreja, a quem devemos infundir, juntamente com a certeza, o desejo, o propósito de conservar o tesouro -- o depósito de que fala S. PAULO (I Tim. 6,20); diante dos Irmãos ainda de nos separados; e diante do mundo inteiro para que todos venham participar conosco no dom de Deus.

Sc, neste particular, podemos falar de reforma, não devemos tomá-la como mudança, mas sim como confirmação no esfôrço para mantermos na Igreja a fisionomia que lhe imprimiu Cristo; mais ainda, no esfôrço para a reconduzir sempre à sua forma perfeita, correspondente, por um lado, ao desígnio primitivo do Fundador e, por outro, reconhecida como conseqüente e legítima no progresso necessário. Como da semente se origina a árvore, assim daquele desígnio vem à Igreja a sua forma legítima, histórica e concreta. Não nos iluda o critério de reduzir o edifício da Igreja — que se tornou amplo e majestoso para a glória de Deus, como templo seu magnífico — de o 42

43

reduzir às suas proporções iniciais e minimas, como se estas fôssem as únicas verdadeiras e justas. Nem nos fascine a ambição de renovar a estrutura da Igreja por via carismática, como se fôsse nova e verdadeira a expressão eclesial nascida de idéias meramente particulares, embora fervorosas e atribuídas talvez à divina inspiração. Por êste caminho se introduziram sonhos arbitrários de renovações artificiosas no plano constitutivo da Igreja. Como ela é, devemo-la servir e amar, com sentido inteligente da história, e buscando humildemente a vontade de Deus, que a assiste e guia, mesmo quando permite que a fraqueza humana lhe empane um pouco a pureza das linhas e a elegância da ação. Esta pureza e esta elegância é que nós andamos procurando e queremos aumentar.

## No Mundo sem Ser do Mundo

45

Urge confirmarmo-nos nestas convicções, para fugir a outro perigo que o desejo de reforma poderia originar, não tanto em nós -- Pastôres, defendidos por um vigilante sentido de responsabilidade -quanto na opinião de muitos fiéis. Pensam estes que a renovação da Igreja deve consistir principalmente na adaptação dos seus sentimentos e costumes aos do mundo. A fascinação da vida profana é hoje violentíssima. O conformismo parece a muitos necessário e justificado. Quem não está bem firme na fé e na prática da lei eclesiástica, fàcilmente pensará ter chegado o momento de nos adaptarmos à concepção profana da vida, como se esta fôsse a melhor, a que o cristão pode e deve tomar para si. Fenômeno de adaptação que se manifesta no campo filosófico (qual é a força da moda, até mesmo no reino do pensamento, que deveria ser autônomo e livre, apenas receptivo e dócil perante a verdade e a autoridade de mestres provados!), e que se apresenta também no campo prático, em que se torna cada dia mais incerto e difícil marcar a linha da retidão moral.

46

O naturalismo ameaca esvaziar a nocão original da mensagem cristã. O relativismo — tudo justificando, e afirmando que tudo é do mesmo valor — impugna o caráter absoluto dos princípios cristãos. O hábito de excluir qualquer esfôrço, qualquer incómodo, da prática ordinária da vida, acusa de inutilidade enfadonha a disciplina e ascese cristã. As vêzes, até o desejo apostólico de entrar em ambientes profanos e de conseguir boa accitação nos espíritos modernos, sobretudo juvenis, traduz-se em renúncia às formas próprias da vida cristã e mesmo aquele estilo de domínio próprio, que deve dar sentido e vigor ao desejo de aproximação e de influxo para o bem. Não é verdade, porventura, que muitas vêzes o Clero novo, ou até alguns Religiosos zelosos, guiados pela boa intenção de penetrar nas massas populares e noutros meios, procuram confundir-se em vez de distinguir-se, renunciando assim com inútil mimetismo à eficácia genuína do seu apostolado? O grande princípio, enunciado por Cristo, volta a apresentar-se na sua atualidade e também na sua dificuldade: estar no mundo, mas não ser do mundo. Felizes de nós porque a altíssima e oportunissima oração, daquele "que sempre vive para interceder por nós" (semper vivens ad interpellandum pro nobis — Hebr. 7,25), ainda hoje é repetida diante do Pai do céu: "Não peço que os tires do mundo, mas que os defendas do mal" (Non rogo ut tollas eos de mundo, sed ut serves eos a malo — Jo. 17,15).

O dito não significa que seja intenção nossa ver a perfeição na imobilidade dessas formas de que a Igreja foi revestindo através dos séculos; ou julgar que ela consiste em tornarmo-nos refratários a qualquer aproximação nossa às formas hoje comuns e aceitáveis nos costumes e na índole de nosso tempo. A palavra hoje famosa, do nosso venerado Predecessor João XXIII de feliz memória, a palavra "atualização", sempre a teremos presente como orientação programática; confirmamo-la como critério diretivo do Concílio Ecumênico e continuaremos a recordá-la como estimulo à vitalidade sempre renascente da Igreja, à sua capacidade sempre atenta em descobrir os sinais dos tempos, e à sua agilidade sempre juvenil de sempre e em tôda a parte "tudo provar e de tomar para si o que é hom" (omnia autem probate, quod honum est tenete - - 1 Tess. 5,21).

## RENOVAÇÃO INTERIOR

Mas para lição proveitosa de todos nós, ouçamos, uma vez mais, esta advertência; a Igreja renovará a sua juventude não tanto mudando as suas leis exteriores, quanto dispondo interiormente o espírito dos seus para obedecer a Cristo, e por isso para observar aquelas leis que a Igreja com a intenção de seguir o caminho de Cristo, estabelece. Aqui está o segrêdo da sua renovação, aqui a sua "metanoia", aqui o seu exercício de perfeição. As normas eclesiásticas poder-se-ão tornar mais praticáveis pela simplificação de alguns preceitos e pela maior confiança que ela mostre na liberdade do cristão de hoje, mais instruido nos seus deveres, mais adulto e mais ponderado na escolha dos meios para os cumprir. Mas não podem deixar de manter-se na sua exigência essencial. Sempre a vida cristã, como a Igreja a vai interpretando e codificando em prudentes disposições, exigirá fidelidade, esfórço, mortificação e sacrifício. Será sempre o "caminho estreito" (arcta via), de que Nosso Senhor nos fala (cfr. Mat. 7,13 ss.). De nós cristãos modernos, não exigirá menores energias morais, talvez até maiores do que exigiu dos cristãos de ontem: uma prontidão na obediência, hoje não menos necessária que no passado e talvez mais difícil, sem dúvida mais meritória, devendo guiar-se mais por motivos sobrenaturais do que naturais. Não é conformidade com o espírito do mundo, não é subtração à disciplina duma ascética razoável, não é indiferença perante os costumes livres do nosso tempo, não é emancipação da autoridade de prudentes e legítimos Superiores, não é apatia diante das formas contraditórias do pensamento moderno. Nada disto pode dar vigor à Igreja, dispô-la para receber o influxo dos dons do 47

Espírito Santo, dar-lhe autenticidade no seguimento de Cristo Senhor Nosso, comunicar-lhe o ardor da caridade fraterna e a capacidade de transmitir a sua mensagem de salvação. Mas tudo lhe há de vir da correspondência à graça divina, da fidelidade ao Evangelho do Senhor, da sua coesão bierárquica e comunitária. O cristão não é mole e covarde, é forte e fiel.

49

Sabemos tuanto se alongaria o nosso discurso se quiséssemos traçar, mesmo em linhas gerais, o programa moderno da vida cristã. Não o pretendemos agora. Vós, aliás, conheceis as necessidades morais do nosso tempo, e não vos cansareis de levar os fiéis a compreenderem o prestígio, a pureza e a austeridade da vida cristã, como não vos furtareis de demunciar, da melhor maneira possível e até públicamente, os perigos morais e os vícios de que sofre o nosso tempo. Todos nós recordamos as palavras solenes que a Sagrada Escritura nos propõe: "Conheço as tuas obras e o teu trabalho e a tua paciência, e que não podes suportar os maus" (Scio opera tua, et laborem, et patientiam tuam et quia non potes sustinere malos — Apoc. 2,2). E todos procuraremos ser Pastôres vigilantes e ativos. Também a nós há de o Concílio Ecumênico dar normas novas e salutares; e todos nós devemos certamente dispor desde já para as ouvir e cumprir.

50

Mas não queremos renunciar a duas alusões, em particular, que nos parecem referir-se a necessidades e deveres primordiais, e podem oferecer orientações gerais para a renovação eficaz da vida eclesial.

#### O Espírito de Porreza

51

Aludimos primeiramente ao espírito de pobreza. Pensamos que éle é tantas vêzes proposto no Sagrado Evangelho, tão intimamente se integra no plano do nosso destino para o reino de Deus, tão ameaçado se vê pela apreciação dos bens hoje predominante na mentalidade moderna, é tão necessário para fazer-nos entender as fraquezas e ruínas do tempo passado e para nos levar igualmente a compreender qual deve ser o nosso teor de vida e qual o melhor método para anunciar às almas a religião de Cristo, e é por fim tão difícil de praticar como é devido, que nos atrevemos a mencioná-lo explicitamente nesta nossa mensagem, não por têrmos o propósito de publicar especiais medidas canônicas a êste respeito, mas, antes, para vos pedir, Veneráveis Irmãos, o confôrto da vossa concordância, do vosso conselho e do vosso exemplo. Esperamos que vós, autorizada expressão dos melhores impulsos do Espírito de Cristo comunicado à santa Igreja, manifesteis como devem os l'astôres e os fiéis adaptar hoje à pobreza a linguagem e a prática da vida. "Senti em vós o que sentiu Jesus CRISTO" (Hoc enim sentite in vobis quod et in Christo Jesu - Fil. 2,5), recomenda-nos o Apóstolo; esperamos também que indiqueis como devemos propor à vida da Igreja os critérios diretivos que devem fundar a nossa confianca mais na ajuda de Deus e nos bens do espírito do que nos meios temporais. Eles devem recordar-nos, a nós, e ensinar

ao mundo, a sua primazia sôbre os bens econômicos; e também que devemos limitar e subordinar a posse e o uso dêstes ao que fôr útil para o conveniente exercício da nossa missão apostólica.

A brevidade desta alusão ao valor e obrigação do espírito de pobreza, nota característica do Evangelho de Cristo, não nos dispensa de recordar que esse espírito não nos impede de compreender e utilizar devidamente a realidade econômica, que se tornou gigantesca e fundamental no progresso da civilização moderna, especialmente em todos os seus reflexos humanos e sociais. Julgamos até que a libertação interior, produzida pelo espírito de pobreza evangélica, aumenta a nossa sensibilidade e capacidade para compreendermos os fenômenos humanos relacionados com os fatores econômicos. Essa libertação ensinarnos-á a apreciar a riqueza e o progresso, que dela podem originar-se, de maneira exata, embora unitas vêzes severa mas justificada; inspirar-nos-á o mais vivo e generoso interêsse pela indigencia e também o desejo de que os bens econômicos não sejam fonte de lutas, de egoismos e de orgulho entre os homens, mas, pela justica e pela equidade, sirvam, o bem commu, sendo cada vez mais bem distribuídos. O discípulo do Evangelho é capaz de apreciar acertadamente e de cooperar com dedicação em tudo quanto se refere a êstes bens econômicos, inferiores aos espirituais e eternos, mas necessários à vida presente: a ciência, a técnica e sobretudo o trabalho tornam-se para nós objeto de interêsse vivíssimo; e o pão que produzem torna-se sagrado para a mesa e para o altar. Os ensinamentos sociais da Igreja não deixam dúvidas sobre este ponto; e aproveitamos com gosto esta ocasião para reafirmar a nossa adesão a essa doutrina salutar.

#### O Espírito de Caridade

A segunda alusão que desejamos fazer, é ao espírito de caridade. Mas êste tema não o tendes vós já muito presente? Não constituí a caridade o ponto focal da economia religiosa do Antigo e do Nôvo Testamento? Não se dirigem à caridade os passos da experiência espiritual da Igreja? Não é a caridade a descoberta constante, mas cada vez mais luminosa e agradável, que a teologia e a piedade vão fazendo, na meditação incessante dos tesouros escriturísticos e sacramentais, de que a Igreja é herdeira, guarda, mestra e distribuidora? Com os nossos Predecessores, com a coroa de Santos que o nosso tempo deu à Igreja celeste e terrestre, e com o pressentimento devoto do povo fiel, julgamos que é necessário dar finalmente à caridade o lugar que lhe compete: o primeiro, o mais alto na escala dos valores religiosos e morais, não só na estimativa mas também na prática da vida cristã. Isto vale tanto da caridade para com Deus que o seu Amor derramou sôbre nós, como da caridade para com o nosso próximo, para com todo o gênero humano, à qual por reflexo nós devemos dar largas. A caridade tudo explica, tudo inspira, tudo torna possível e tudo renova. A caridade "tudo sofre, tudo crê, tudo espera, tudo suporta" (omnia suffert,

52

omnia credit, omnia sperat, omnia sustinet — 1 Cor. 13,7). Quem dentre nós ignora estas coisas? E se as conhecemos, não é esta a hora da caridade?

54

O panorama desta humilde e profunda plenitude crista levanta o nosso pensamento até Maria Santíssima, àquela que, perfeita e maravilhosamente, o refletiu, o integrou na sua vida terrena, e agora, em consequência, goza no céu a luz plena e a bem-aventurança. Floresce hoje na Igreja, graças a Deus, o culto de Nossa Senhora; e nos nesta ocasião pensamos nêle, admirando — na Virgem Santíssima, Mãe de Cristo, e por isso Mãe de Deus e Mãe nossa — o modélo da perfeição cristã, o espelho das virtudes sinceras e a maravilha mais sublime da humanidade. O culto de MARIA é fonte de ensinamentos evangélicos; sendo ela a criatura mais abencoada, mais doce e mais humilde, a imaculada, a quem tocou o privilégio de oferecer ao Verbo de Deus um corpo humano da sua primitiva e inocente beleza, nós quisemos, na nossa peregrinação à Terra Santa, que Ela nos ensinasse a autenticidade cristã, e agora de nôvo lhe dirigimos os olhares suplicantes, como amorosa mestra de vida, no momento em que estamos tratando convosco. Venerados Irmãos, da regeneração espiritual e moral da vida da Santa Igreia.

### III

### O DIALOGO

55

Há uma terceira atitude, que a Igreja Católica deve tomar neste momento da história do mundo. Referimo-nos ao estudo sôbre os contatos que ela há de manter com a humanidade. Se a Igreja adquire cada vez mais clara consciência de si e procura modelar-se em conformidade com o tipo proposto por Cristo, não poderá deixar de distinguir-se profundamente do ambiente humano, em que afinal vive ou do qual se aproxima. O Evangelho põe-nos diante dos olhos esta distinção quando nos fala do "mundo", isto é, da humanidade como oposta à luz da fé e ao dom da graça; da humanidade que se exalta num ingêmio otimismo, julgando que lhe bastam as próprias fôrças para se realizar com plenitude, estabilidade e proveito; ou ainda da humanidade que se deprime num pessimismo cruel declarando fatais, incuráveis e mesmo talvez apetecíveis - como manifestações de liberdade e autenticidade — os próprios vícios, fraquezas e doenças morais. () Evangelho, que vê, denuncia, faz suas e cura as misérias humanas com penetrante e pungente sinceridade, não cede todavia nem a ilusões sõbre a bondade natural do homem, considerado auto-suficiente e com a exigência única de que o deixem expandir-se em plena liberdade. Nem cede, por outro lado, à desesperada resignação diante duma natureza corrompida e sem cura. O Evangelho é luz, é novidade, é energia, é renascimento, é salvação. Por isso gera e caracteriza uma forma de vida nova, de que o Nôvo Testamento nos dá lição contínua admirável: "Não vos conformeis com êste século, mas reformai-vos com a renovação do vosso espírito, para conhecerdes qual é a vontade de Deus, boa, agradável e perfeita" (Nolite conformari huic saeculo sed reformamini in novitate sensus vestri, ut probetis quae sit voluntas Dei bona et heneplacens et perfecta — Rom. 12,2). Assim nos exorta S. PAULO.

## DISTINÇÃO NÃO É SEPARAÇÃO

Esta diversidade entre a vida cristã e a vida profana deriva também da justificação real, efetiva, e da consciência que dela adquirimos. Somos justificados pela nossa participação do mistério pascal, que primeiramente nos é dada no santo batismo, como diziamos acima, o qual é e deve considerar-se verdadeira regeneração. Também nô-lo recorda S. PAULO: "todos os que somos batizados em Jesus Cristo tomos batizados na sua morte. Porque fomos sepultados com Ele para morter pelo batismo; para que, assim como Cristo ressuscitou dos mortos pela glória do Pai, assim vivamos uma vida nova" (...quicumque baptizati sumus in Christo Iesu, in morte ipsius baptizati sumus. Consepulti enim sumus cum illo per baptismum in mortem; nt quo modo Christus surrexit a mortuis per gloriam Patris, ita et nos in novitate vitae ambulemus ... Rom, 6.3-4).

Muito útil será que também o cristão de hoje tenha sempre presente esta sua forma de vida, original e admirável, que o manterá no gôzo da sua dignidade e o imunizará do contágio da miséria humana ou da sedução no brilho humano que o rodeia.

Eis como S. l'Aulo educava os siéis da primeira geração: "Não vos sujeiteis ao mesmo jugo com os infiéis; que união pode haver entre a justiça e a iniquidade? ou que sociedade entre a luz e as trevas? ou que parte comum entre o siel e o infiel?" (Nolite iugum ducere cum infidelibus. Quae enim participatio iustitiae cum iniquitate? aut quae societas luci ad tenebras?... aut quae pars fideli cum infideli?

Il Cor. 6,14-15). A pedagogia cristà deverá recordar sempre, ao discípulo dos nossos tempos, esta sua condição privilegiada e o consequente dever de estar no mundo sem ser do mundo, segundo a oração de Jesus pelos seus discípulos, acima recordada. "Não peço que os tires do mundo, mas que os preserves do mal; não são do mundo, como também Eu não sou do mundo" (Non rogo ut tollas cos de mundo, sed ut servos aos a malo, de mundo non sunt, sicut et Ego non sum de mundo -- Jo. 17,15-16). É voto que a Igreja faz seu.

Mas distinção não é separação. Nem é indiferença, temor ou desprêzo. Quando a Igreja afirma a sua distinção da humanidade, não se opõe, aproxima-se dela. Como o médico, ao ver as ameaças da epidemia, procura preservar-se e aos outros da infecção, sem deixar

56

57

58

de atender aos já contagiados, assim a Igreja não considera privilégio exclusivo a misericórdia, que lhe concede a bondade divina não faz da própria felicidade razão para desinteressar-se de quem não a conseguiu ainda; bem ao contrário, êsse mesmo tesouro da salvação que possui é para ela fonte de interêsse e de amor por todos os que lhe estão perto. O mesmo com todos que pode abranger num esfôrço comunicativo universal.

## O Dever da Evancelização

60

A Igreja tem consciência do que o Senhor quer que ela seja. sente vocação de plenitude única e necessidade de comunicação, adverte claramente uma missão que a transcende e um anúncio que deve espalhar. É o dever da evangelização, é o mandato missionário, e o dever de apostolado. Seguramente não basta manter-se em rigorosa ortodoxia. É certo que o tesouro de verdade e de graça, que nos velo em herança da tradição cristà nos o devemos guardar e até defender. "Guarda o depósito" (Depositum custodi), manda S. PAULO (1 Tim. 6,20). Mas nem a guarda nem a defesa são os únicos deveres da Igreja quanto aos dons que possui. Dever seu, inerente ao patrimônio recebido de Cristo, é também a difusão, a oferta, o anúncio: "Ide, pois, ensinar todos os povos" (Euntes ergo docete omnes gentes -Mat. 28.19). Foi a última ordem de Cristo aos seus Apóstolos. Estes, já com o simples nome de Apóstolos, definem a própria missão indeclinavel. A êste interior impulso da caridade, que tende a fazer-se dom exterior, daremos o nome, hoje comum, de diálogo.

61

A Igreja deve entrar em diálogo com o mundo em que vive.

A Igreja faz-se palavra, faz-se mensagem, faz-se colóquio.

62

Este aspecto capital da vida hodierna da Igreja será objeto de estudo especial e amplo do Concílio Ecumênico, como todos sabem. Nós não queremos entrar no exame concreto dos temas que êsse estudo apresenta, para deixarmos aos Padres conciliares a missão de os tratar com tôda a liberdade. Queremos só convidar-vos, Veneráveis Irmãos, a antepor a êsse estudo algumas considerações, para conhecermos mais claramente os motivos que levam a Igreja ao diálogo, os métodos mais aconselháveis e os objetivos em vista. Queremos dispor os ânimos, não tratar as matérias.

### EXEMPLOS DOS PAPAS

63

Nem podemos desinteressar-nos dêste assunto, convencido como estamos de que o diálogo deve caracterizar o nosso cargo apostólico. Somos herdeiro do estilo e da diretriz pastoral, que nos foram legados pelos nossos Predecessores do último século a partir do grande e sábio Leão XIII. Êste Papa, quase personificando a figura evangélica do escriba prudente — que, "...como pai de família, tira do seu

tesouro coisas antigas e coisas novas" (...similis est homini patrifamilias qui prosert de thesauro suo nova et vetera - Mat. 13.52) exercen com autoridade o magistério católico, tomando por objeto das suas lições substanciosas os problemas do nosso tempo, considerados à luz da palavra de Cristo. È o mesmo fizeram os que lhe sucederam, como sabeis. Não é magnifico e opulento o patrimônio doutrinal que nos deixaram os nossos imediatos Predecessores, especialmente os Papas Pio XI e Pio XII? É doutrina elaborada com o intento amoroso e clarividente de unir o pensamento divino ao pensamento humano, êste considerado não em abstrato, mas na linguagem concreta do homem moderno. Ora, essa tentativa apostólica, que é, senão diálogo? E João XXIII, nosso imediato Predecessor de venerada memória, não deu ao seu casinamento uma direção ainda mais acentuada no mesmo sentido? Pretendeu aproximá-lo quanto possível da experiência e capacidade de compreensão do mundo contemporâneo. E ao próprio Concilio não se quis dar, e com razão, orientação pastoral, tôda destinada a inserir a mensagem cristã no círculo do pensamento, palavra, cultura, dos bábitos e tendências da humanidade, como ela vive hoje e se agita sobre a face da terra? Antes de convertermos o mundo, e precisamente para o convertermos, é necessário que nos aceronemos e lhe falemos.

No que diz respeito à nossa humilde pessoa, ainda que não desejamos falar dela nem atrair as atenções, não podemos, nesta nossa espontânea apresentação ao colégio episcopal e ao povo cristão, passar em silêncio nosso propósito de perseverar — quanto as nossas débeis forças no-lo permitirem e, sobretudo, quanto no-lo tornar possivel a divina graça — de perseverar na mesma linha, no mesmo esfôreo de nos aproximarmos do mundo, em que a divina Providência nos destinou a viver. Dêle nos aproximaremos com tôda a reverência, cuidado e amor, para o compreender, para lhe oferecer os dons de verdade e de graça de que lesus Cristo nos constituiu depositário. Comunicar-lhe-emos a nossa missão maravilhosa de redenção e de esperança. Profundamente gravadas no nosso espírito estão as palayras do Cristo que desejamos fazer nossas com humildade e perseverança: "Não... mandou Deus o seu Filho ao mundo, para julgar o mundo, mas para o mundo se salvar por meio dêle" (Non... misit Deus Filium suum in mundum, ut indicet mundum, sed ut salvetur mundus per ibsum — Io. 3.17).

## O DIÁLOGO ENTRA NO PLANO DE DEUS

Eis, Veneráveis Irmães, a origem transcendente do diálogo. Está no plano de Deus. A religião é, de sua natureza, enlace entre Deus e o homem, e a oração exprime em diálogo êste enlace. A revelação, quer dizer, a relação sobrenatural que Deus tomon a iniciativa de renovar com a humanidade, podemos imaginá-la como diálogo, em que o Verbo de Deus se exprime a Si mesmo na Incarnação e depois

64

66

67

68

69

70

no Evangelho. Esse colóquio paternal e santo, interrompido entre Deus e o homem pelo pecado original, é maravilhosamente reatado no decurso dos tempos. A história da salvação narra este diálogo longo e variado, a partir de Deus e a travar conversação com o homem, variada e admirável. É nesta conversação de Cristo com os homems (cfr. Bar. 3,38) que Deus dá a entender alguma coisa mais de Si o mistério da sua vida, admirávelmeme una na essência e trina nas pessoas — e diz em resumo como quer ser conhecido — Ele é Amor — e como quer ser honrado e servido por nós — amor é o mandamento supremo que nos impõe. O diálogo torna-se pleno e confiante; mesmo a criança se sente por êle atraída e o próprio místico encontra néle a consumação de seu élan religioso.

Esta inefável e realíssima relação de diálogo — que Deus Pai nos propõe e estabelece conosco por meio de Cristo no Espírito Santo — é preciso que a tenhamos sempre presente para entendermos a relação que nós, queremos dizer, a Igreja, devemos procurar resta-

belecer com a humanidade.

O diálogo da salvação foi aberto espontâneamente por iniciativa divina: "Ele foi o primeiro a amar-nos" (Ipsv (Deus) prior dilexit nos — Jo. 4,10). A nós caberá outra iniciativa, a de prolongarmos até aos homens êsse diálogo, sem esperar que nos chamem.

O diálogo da salvação partiu da caridade, da bondade divina: "Deus amou de tal modo o mundo que lhe deu o seu filho Unigênito" (Sic Deus dilexit mundum ut Filium suum unigenitum daret Jo. 3,16). Nada, senão o amor fervoroso e desinteressado, deve des-

pertar o nosso.

O diálogo da salvação não se proporcionou aos méritos dos interlocutores convidados, nem aos resultados que íria conseguir ou malbaratar: "Os sãos não precisam de médico" (Non egent qui sunt sani medico — Luc. 5,31). Também o nosso diálogo deve ser sem limites nem cálculos.

O diálogo da salvação não obrigon fisicamente ninguém a responder; foi pedido insistente de amor que, se constituiu responsabilidade tremenda para aquêles a quem foi dirigido (cfr. Mat. 11,21), os deixou livres para corresponder ou fechar os ouvidos; adaptou até o número e a fôrça probante dos sinais (cfr. Mat. 12,38 ss.) às exigências e disposições espirituais dos homens (cfr. Mat. 13,13 ss.); facilitou assim aos ouvintes o consentimento livre à revelação divina, sem perda do mérito. Assim também a nossa missão, ainda que seja anúncio de verdade indiscutivel e de salvação necessária, não se apresentará armada de coação externa, mas oferecerá o seu dom salvífico só pelas vias legítimas da educação humana, da persuasão interior e do trato comum, respeitando sempre a liberdade pessoal e civil.

O diálogo da salvação ficou ao alcance de todos; foi destinado a todos sem qualquer discriminação (cfr. Col. 3,11). Também o nosso deve ser em princípio universal, isto é, católico, e capaz de entabu-

lar-se seja com quem fôr, a não ser que o homem o recuse em tôda a linha ou finja recebê-lo sem sinceridade.

O diálogo da salvação, conheceu ordinàriamente graus, progressos sucessivos, humildes princípios, antes do resultado pleno (cfr. Mat. 13,31). Também o nosso atenderá às lentidões da maturação psicológica e histórica, e esperará a hora da eficácia que lhe vem de Deus. Mas, nem por isso deixará o nosso diálogo para amanhã o que pode conseguir hoje; deve ter a preocupação da hora oportuna e o sentido do valor do tempo (cfr. Ef. 4,16). Deve recomeçar cada dia; e recomeçar do nosso lado, não do outro a que se dirige.

## ASPECTOS DA REALIZAÇÃO

Le claro que as relações entre a Igreja e o mundo podem assumir muitos e diversos aspectos. Teòricamente, seria possível à Igreja propor-se a redução ao mínimo de tais relações, procurando isolar-se do contato com a sociedade profana; como poderia também propor-se assinalar os males que nela venha a encontrar, anatematizando-os, pregando cruzadas contra êles. E poderia, ao contrário, aproximar-se da sociedade profana até conseguir influxo preponderante ou domínio teocrático. Outras atitudes se podem imaginar ainda. Parece-nos porém, que a relação da Igreja com o mundo, sem excluir outras formas legítimas, se representa melhor pelo diálogo, embora não necessàriamente com palavras que tenham para os dois interlocutores o mesmo sentido. É necessário atender ao que é diverso nas mentalidades e nas circunstâncias de fato: um é o diálogo com a criança, outro com o adulto; um com o crente e outro com o incrédulo. Conceber essa relação como diálogo é o que nos sugerem; o hábito agora muito espalhado de assim representar as relações entre o sacro e o profano; o dinamismo transformador da sociedade moderna: o pluralismo das suas manifestações; e, também a maturidade do homem, tanto religioso como não religioso, habilitado pela educação profana a pensar, falar e manter com dignidade o diálogo.

Esta forma de relação indica, por parte de quem a inicia, um propósito de urbanidade, de estima, de simpatia e de bondade; exclui a condenação apriorística, a polêmica ofensiva e habitual, o prurido de falar por falar. Se é certo que não visa a obter sem demoras a conversão do interlocutor, porque lhe respeita a dignidade e liberdade, sempre visa ao bem dêle e procura dispo-lo à comunhão mais plena de sentimentos e convicções.

O diálogo supõe em nós, que pretendemos iniciá-lo e continuá-lo com todos os que nos circundam, um estado de alma característico: o de quem experimenta a responsabilidade do mandato apostólico, vê que já não pode separar a própria salvação do trabalho pela salvação alheia, de quem se esforça por introduzir continuamente, no viver humano, a mensagem de que é depositário.

73

**72** 

74

**76** 

O colóquio é, portanto, modo de exercer a missão apostólica, arte de comunicação espiritual. Os seus caracteres são os seguintes: 1) Primeiro que tudo, a clareza, O diálogo supõe e exige compreensibilidade, é transfusão do pensamento, é estímulo do exercício das faculdades superiores do homem. Bastaria êste seu título para classificá-lo entre os mais altos fenômenos da atividade e da cultura humana; e basta esta sua exigência inicial para levar o nosso zélo apostólico a rever tôdas as formas da nossa linguagem; para examinar se ela é compreensível, popular e digna. 2) Outro caráter é a mansidão, aprendida na escola de Cristo, como Ele nos recomendou: "aprendei de mim que sou manso e humilde de coração" (Discite a me quia sum et humiles corde - Mat. 11,29). O diálogo não é orgulhoso, não é pungente: não é ofensivo. A autoridade vem-lhe da verdade que expõe. da caridade que difunde, do exemplo que propõe; não é comando, não é imposição. O diálogo é pacífico, evita os modos violentos; é paciente e é generoso. 3) Outra característica é a confianca, tanto na eficácia da palavra, convite — como na receptividade do interlocutor. Produz confidências e amizade, enlaça os espíritos numa adesão mútua ao bem que exclui qualquer interêsse egoista. 4) E o último caráter é a prudência pedagógica, que atende muito às condições psicológicas e morais de quem ouve (cfr. Mat. 7,6): se criança, se inculto, indisposto, desconfiado e mesmo hostil. Essa prudência leva a tomarmos o pulso à sensibilidade alheia e a modificarmos as nossas pessoas e modos, para não sermos desagradáveis nem incompreensíveis.

77

No diálogo, assim entabulado, realiza-se a união da verdade e da caridade, da inteligência e do amor.

**7**8

Descobre-se, no diálogo, como são diversas as vias que levam à luz da fé, mas como apesar disso é possível fazê-las convergir para o mesmo fim. Ainda que sejam divergentes, podem tornar-se complementares levando o nosso raciocínio para fora das sendas comuns e obrigando-o a aprofundar as investigações e a renovar os modos de expressão. A dialética dêste exercício de pensamento e paciência farnos-á descobrir elementos de verdade mesmo nas opiniões alheias, obrigar-nos-á a exprimir com grande lealdade a nossa doutrina, e far-nos-á merecer, já só pelo que custou expô-la às objeções e à assímilação lenta de quem nos ouve. Tornar-nos-á sábios, far-nos-á mestres.

79 80 Mas de que maneira se desenvolve o diálogo?

São múltiplas as formas do diálogo da salvação. Obedece a exigências ensinadas pela experiência, escolhe os meios convenientes, não se prende a vãos apriorismos nem se fixa em expressões imóveis quando estas tenham perdido o poder de interessar e mover os homens.

#### Os Riscos do Diálogo

81

Apresenta-se, nesta altura, uma questão espinhosa: a adaptabilidade da missão da Igreja à vida dos homens num dado momento, num dado lugar, numa dada cultura e numa dada situação social. Até que nonto deve a Igreja adaptar-se às circunstâncias históricas e locais em que desempenha a sua missão? Como deve premunir-se contra o perigo dum relativismo que ofenda a sua fidelidade dogmática e moral? Mas, ao mesmo tempo como lhe será possível abeirar-se de todos para a todos salvar, segundo o exemplo do Apóstolo: "Fiz-me tudo para todos, para salvar a todos" (Omnibus omnia factus sum, ut omnes salvos facerem — I Cor. 9,22)? Não é de fora que salvamos o mundo; assim como o Verbo de Deus se fêz homem, assim é necessário que nos nos identifiquemos até certo ponto, com as formas de vida daqueles a quem desejamos levar a mensagem de Cristo: é preciso tomarmos, sem distância de privilégios ou diafragmas de linguagem incompreensivel, os hábitos comuns, contanto que êstes sejam humanos e honestos, sobretudo os hábitos dos mais pequenos, se queremos ser ouvidos e compreendidos. É necessário, ainda, antes de falar, auscultar a voz e mesmo o coração do homem, compreendê-lo e, na medida do possível, respeitá-lo. E quando merece, devemos fazer-lhe a vontade. Temos de nos mostrar irmãos dos homens, se queremos ser pastôres, pais e mestres. O clima do diálogo é a amizade; melhor, o serviço. Tudo isto devemos recordar e esforcar-nos por praticar, segundo o exemplo e o preceito que nos deixou Cristo (cfr. Jo. 13,14-17).

Um perigo subsiste, porém. A arte do apóstolo tem seus riscos. O desejo de nos aproximarmos dos nossos irmãos não deve traduzir-se numa atenuação ou diminuição da verdade. O nosso diálogo não pode ser fraqueza nos compromissos com a nossa fé. O apostolado não pode transigir com meias atitudes, ambíguas, quanto aos princípios teóricos e práticos característicos da nossa profissão cristã. O irenismo e o sincretismo são, no fim de contas, formas de ceticismo a respeito da fórça e do conteúdo da Palavra de Deus, que desejamos pregar. Só quem é de todo fiel à doutrina de Cristo pode ser apóstolo eficaz. E só quem vive em plenitude a vocação cristã pode imunizar-se do contágio dos erros que entra em contato.

Julgamos que a voz do Concílio, ao tratar das questões relativas à ação da Igreja no mundo moderno, indicará alguns critérios teóricos e práticos, que servirão de guia para bem orientarmos o diálogo com os homens do nosso tempo. Tratando-se de questão que diz respeito, por um lado, à missão pròpriamente apostólica da Igreja, e por outro, às circunstâncias várias e mutáveis em que ela se exerce, julgamos igualmente, que o prudente e operante govêrno da Igreja traçará de vez em quando, limites, formas e caminhos, para manter animado um diálogo benéfico.

Por isso, deixamos este tema para nos limitarmos a recordar, uma vez mais, a suma importância que a pregação cristã conserva, e hoje desempenha, de maneira especial, no quadro do apostolado católico e do diálogo, que é o que nos interessa por agora. Não cedeu o lugar a neuhuma forma difusora do pensamento, nem mesmo às

82

83

dotadas tècnicamente de extraordinária potência, como são a imprensa e os meios audiovisuais. Apostolado e pregação equivalem-se em certo sentido. A pregação é o primeiro apostolado. O nosso, Veneráveis Irmãos, é primeiro que tudo ministério da Palavra. Sabemos muito bem estas coisas, mas parece-nos conveniente que as recordemos agora, para a nossa ação pastoral tomar a direção justa. Devemos voltar ao estudo, não já da eloqüência humana ou da retórica vã, mas sim da arte genuína da palavra sagrada.

85

Devemos procurar as leis da sua simplicidade, limpidez e fôrca e, também, da sua autoridade para vencermos a impericia natural no emprêgo de tão alto e misterioso instrumento espiritual, como é a palayra, e para estimularmos nobremente todos os que, hoje, exercem, por meio dela, notável influxo, subindo às tribunas da opinião pública. Devemos pedir no Senhor este carisma essencial e inebriante (cfr. Jer. 1,6), para sermos dignos de dar à fé o seu princípio pratico e eficaz (cfr. Rom. 10.17) e dignos de fazer chegar a nossa mensagem aos últimos confins da terra (cfr. Ps. 18,5 e Rom. 10,18). Zelosos e hábeis executores encontrem em nós as prescrições da Constituição conciliar De Sacra Liturgia, sobre o ministério da palavra. A categuese ao povo cristão e a todos os demais, que seja possível atingir, use sempre linguagem oportuna e método acomodado, seja frequente, recomende-se pelo testemunho de virtudes pessoais e tenda sempre a novos progressos. Dêste modo, levará os ouvintes à firmeza da fé, à descoberta de a Palavra divina ser vida, e, ainda, ao antegôzodo Deus vivo.

## NINGUÉM É ESTRANHO AO CORAÇÃO DA IGREJA

86

Deveremos aludir, por fim, aos ouvintes do nosso diálogo.

87

Mas, também neste particular, não queremos antecipar-nos à voz do Concílio, que em breve se fará ouvir, se Deus quiser.

88

Falando em geral desta posição de diálogo que a Igreja católica deve hoje tomar com renovado fervor, queremos simplesmente indicar, de fugida, que ela deve estar pronta a manter contato com todos os homens de boa vontade, dentro e fora do seu âmbito próprio.

89

Ninguém é estranho ao seu coração. Ninguém é indiferente ao seu ministério. Ninguém, se não o quiser, é seu inimigo. Não é em vão que a Igreja se diz católica. Não é em vão que está encarregada de promover, no mundo, a unidade, o amor, e a paz.

90

Não ignora as dimensões formidáveis da sua missão; conhece a desproporção estatística dos seus membros com a totalidade dos habitantes da terra; conhece o limite das suas fôrças; conhece até as suas fraquezas humanas, os seus erros; sabe também que a aceitação do Evangelho não depende, em última análise, dalgum esfôrço apostólico seu, dalguma circunstância favorável de ordem temporal. A fé é dom de Deus; e só Deus marca no mundo os caminhos e as horas

da salvação. Mas a Igreja sabe, por outro lado, que é semente, fermento, sal e luz do mundo. Dá-se conta da surpreendente novidade dos tempos modernos; mas com ingênua confiança debruça-se sôbre os caminhos da história, e diz aos homens: Eu tenho aquilo que vós procurais, aquilo de que sentis falta. Não promete a felicidade na terra, mas oferece alguma coisa — a sua luz, a sua graça — para a conseguirmos quanto é possível. Depois, aponta aos homens o destino transcendente, ainda que lhes vai falando sempre de verdade, justiça, liberdade, progresso, concórdia, paz e civilização. Palavras estas de que a Igreja conhece o segrêdo; confiou-lhe Cristo. Por isso tem a Igreja uma mensagem especial para cada categoria de homens, para as crianças, a juventude, os homens de ciência e de pensamento, o mundo do trabalho e as várias classes sociais, os artistas, os políticos e os governantes especialmente para os pobres, os deserdados, os que sofrem, e até para os moribundos; para todos.

Poderá parecer que, falando assim, nos deixamos transportar de entusiasmo pela nossa missão e que não consideramos as posições concretas, que a humanidade toma diante da Igreja Católica. Mas não é verdade, porque vemos muito bem quais são essas posições concretas; e para as descrevermos de maneira sumária, parece-nos que as devemos classificar à maneira de círculos à volta dum centro, em que a mão de Deus nos colocou.

## DIÁLOGO COM TÔDA A HUMANIDADE

Existe um primeiro, imenso círculo, de que não conseguimos descortinar os limites, pois se confundem com o horizonte. Dentro, está a humanidade tôda, o mundo. Medimos a distância entre nós e êle, mas de nenhum modo nos sentimos desinteressado. Tudo o que é humano, nos diz respeito. Temos, de comum com a humanidade inteira, a natureza, isto é, a vida, com todos os seus dons e problemas. Comungamos de bom grado nesta primeira universalidade, aceitamos as exigências profundas das suas necessidades fundamentais, aplaudimos as afirmações novas e, por vezes, sublimes do seu gênio. Possuimos verdades morais, vitais, que se hão de pôr em evidência e revigorar na consciência humana; são benéficas para todos. Em qualquer esfôrço que o homem faça para se compreender a si mesmo e ao mundo, pode contar com a nossa simpatia; onde quer que as assembléias dos povos se reúnam para determinar os direitos e os deveres do homem, sentiremo-nos honrado, quando nô-lo permitem, tomando lugar nelas. Uma vez que existe no homem uma "alma naturalmente cristã" (anima naturaliter christiana), queremos honrá-la mostrandolhe estima e dirigindo-lhe a palavra. Poderemos recordar a nós próprio, e a todos, como a nossa atitude é, por um lado, complemento desinteressada — não temos nenhuma ambição política e temporal e, por outro, tôda empenhada em apropriar-se, isto é, elevar a nível

91

sobrenatural e cristão, qualquer valor honesto, humano e terreno; não somos a civilização, mas promotor dela.

93

. Sabemos, porém, que neste círculo ilimítado há muita, muitissima gente por desgraça, que não professa nenhuma religião; sabemos até que muitos se dizem ateus, em variadissimas formas. E sabemos que existem alguns que fazem profissão clara da sua impiedade e a defendem como programa de educação humana e de atividade politica, na ingênua mas fatal persuasão de irem libertar o homem de concepções velhas e falsas sôbre a vida e o mundo, para as substituírem, segundo dizem, por uma concepção científica, conforme as exigências do progresso moderno.

94

É o fenômeno mais grave do nosso tempo. Estamos firmemente convencidos que a teoria, sóbre que se funda a negação de Deus, está fundamentalmente errada, não corresponde às exigências últimas e inderrogáveis do pensamento, subtrai à ordem racional do mundo as suas bases autênticas e fecundas, introduz na vida humana não uma fórmula de solução mas um dogma cego, que a degrada e desola, e arruína pela raiz todos os sistemas sociais que nêle pretendem fundar-se. Não é libertação, mas drama que tenta apagar a luz do Deus vivo. Por isso resistiremos nos, com todas as forcas, a esta negação avassaladora, pelo amor supremo da verdade, pelo compromisso sacrossanto de, com a maior fidelidade, confessarmos Cristo e o Evangelho, pelo amor apaixonado, irrenunciável, à sorte da humanidade, e na esperança invencível de o homem moderno vir ainda a descobrir, na mensagem religiosa do Catolicismo, que é chamado a uma civilização imortal, mas sempre em progresso, a caminho da perfeição natural e sobrenatural do homem. A graça de Deus torna-o capaz de possuir pacífica e honestamente os bens temporais e abre-o à esperança dos bens eternos.

95

Estas as razões que nos obrigam – como obrigaram os nossos Predecessores e com êles todos quantos têm a peito os valôres religiosos — a condenar os sistemas ideológicos negadores de Deus e opressores da Igreja, sistemas muitas vêzes identificados com regimes econômicos, sociais e políticos, e entre éstes, de maneira especial, o comunismo aten. Poder-se-ia dizer que, rigorosamente, não somos nós que os condenamos, mas que êsses sistemas e os regimes que os personificam se colocam em oposição radical de idéias conosco e praticam atos de opressão. O nosso queixume é, afinal, mais que sentença de juiz, lamentação de vítima.

96

Em tais condições, a hipótese dum diálogo torna-se bastante difícil, para não dizer impossível, ainda que mesmo hoje, não tenhamos nenhum propósito de afastar de nós as pessoas que seguem os sobreditos sistemas e apoiam êsses regimes. Para quem ama a verdade, a discussão é sempre possível. Obstáculos, porém, de indole moral dificultam-na muitíssimo, por falta de liberdade suficiente de juízo e de ação, e por abuso dialético da palavra, que deixa de ser expressão da

verdade objetiva para se pôr ao serviço de fins utilitários preestabelecidos.

## A Igreja em Silêncio

É por isto que o diálogo cessa. A Igreja do silêncio, por exemplo, cala-se, falando apenas com o seu sofrimento; e faz-lhe companhia a amargura duma sociedade inteira, deprimida e aviltada, em que os direitos do espírito são dominados pelos direitos dos que discricionáriamente lhe impõem a sorte. Supondo mesmo que principiávamos o nosso discurso, como poderia êle abrir diálogo nestas circunstâncias? Teria necessáriamente de ser "voz que brada no deserto" (vox clamantis in deserto — Mc. 1,3). Silêncio, brado, paciência, amor apesar de tudo, tornam-se neste caso o testemunho único que a Igreja pode dar, que nem a morte pode extinguir.

Mas, se firme e franca deve ser a afirmação e defesa da religião e dos valores humanos que ela proclama e defende, não está isento de intenção pastoral o esfórço por descobrir, no íntimo do ateu moderno, os motivos da sua perturbação e das suas negações. Reconhecemos que são complexos e múlciplos; daí a necessidade de sermos cautelosos em julgar e eficazes em refutar. Vemos nascer êsses motivos, às vêzes da exigência duma apresentação do mundo divino mais elevada e pura do que a predominante talvez em certas formas imperieitas de linguagem e de culto, que deveríamos procurar tornar quanto possível límpidas e transparentes, a fim de exprimirem melhor os conceitos sagrados que representam.

## Esperança num Diálogo Futuro

Uma inquietação os domina - muitas vêzes generosa mas mão isenta de paixão e de utopia -, um sonho de justica e de progresso a serviço de finalidades sociais divinizadas. Tomam estas o lugar do Absoluto e do Necessário, manifestações da necessidade indestrutivel do Princípio e do Fim divino, cuja transcendência e imanência tocará ao nosso paciente e esclarecido magistério revelar. Vemo-los valer-se, por vêzes com entusiasmo ingênuo, dum recurso escrupuloso à racionalidade humana, com o infuito de apresentar uma concepção cientifica do universo. Recurso êste tanto menos discutível, quanto mais fundado na lógica do pensamento muitas vezes não diferente da que nós temos na escolástica. Recurso que, pelo seu valor intrínseco, leva em última análise (bem contra a vontade dos que pensam descobrir néle uma arma inexpugnável em favor do ateísmo!), leva a uma afirmação nova e final, tanto metafísica como lógica, do Deus supremo. Este processo obrigatório do pensamento — que o cientista político ateu interrompe voluntàriamente num dado ponto, apagando a luz mais clara que faz compreender o universo — não haverá entre nos quem o ajude a chegar à concepção da realidade objetiva do uni97

98

verso cósmico, a qual restitui ao espírito o sentido da Presença divina, e aos lábios as humildes e balbuciantes silabas duma oração pacificante? Vemo-los também movidos às vêzes de nobres sentimentos, desprezando a mediocridade e o egoismo de tantos ambientes sociais contemporâncos, e prontos a vir buscar, no nosso Evangelho, formas e linguagem de solidariedade e de compreensão humana. Não seremos capazes um dia de reconduzir às fontes, que são cristãs, essas expressões de valôres morais?

100

Recordando que o nosso Predecessor, de venerada memória, o Papa João XXIII, escreveu na Encíclica Pacem in Terris, que as doutrinas de taís movimentos, uma vez elaboradas e definidas, se mantêm sempre as mesmas, mas que os movimentos não podem deixar de evoluir nem de subtrair-se a mudanças mesmo profundas (cfr. n.º 54), não perdemos a esperança de que êles venham, um dia, a entabular com a Igreja um colóquio positivo, diferente do que êle poderia ser atualmente para nós. Agora só daria lugar a lástimas e a gemidos irreprimíveis.

101

Mas não podemos apartar os nossos olhos do panorama do mundo contemporâneo sem formular um voto de felicidade; o de que o nosso propósito de cultivar e aperfeicoar o nosso diálogo, nas várias e mutáveis facetas que êle apresenta, venha a contribuir para a causa da paz entre os homens; isto como método que procura regular as relações humanas à luz nobre da linguagem razoável e sincera e como contribuição de experiência e de sabedoria, que pode reavivar em todos a consideração dos valôres supremos. A abertura dum diálogo, tal como deseja ser o nosso — desinteressado, objetivo e leal —, posa já por si em favor duma paz livre e honesta; exclui fingimentos, rivalidades, enganos e traições; não pode deixar de proclamar, como delito e como ruina, a guerra de agressão, de conquista e de predomínio; nem pode excluir, para além das relações entre os vértices das nações como hoje se diz, as existentes no interior das mesmas e as suas bases tanto sociais como familiares e individuais. Assim se difundirão, em tôdas as instituições e em todos os espíritos, o sentido, o gôsto e o dever da paz.

### DIÁLOGO COM AS RELIGIÕES NÃO CRISTÃS

102

Depois, vemos desenhar-se à nossa volta outro círculo também imenso, contudo mais próximo de nós. Ocupam-no primeiramente os homens que adoram o mesmo Deus único e supremo que nós adoramos; aludimos aos filhos do povo hebraico, dignos do nosso respeito afetuoso, ficis à religião que nós chamamos de Antigo Testamento. E depois os adoradores de Deus, segundo o conceito da religião monoteísta, especialmente da muçulmana, dignos de admiração pelo que há de verdadeiro e de bom no culto que prestam a Deus. Seguem-se os adeptos das grandes religiões afro-asiáticas. Não podemos, é claro, com-

partilhar essas várias expressões religiosas, nem podemos diante delas ficar indiferentes, como se tôdas, equivalendo-se mais ou menos, dispensassem os seus fiéis de investigar se Deus revelou a forma — infalivel, perfeita e definitiva — como quer ser conhecido, amado e servido. E, por dever de lealdade, devemos manifestar que estamos certíssimos que uma só é a religião verdadeira, a cristã; alimentamos a esperança de que a venham a reconhecer como tal, todos os que procuram e adoram a Deus.

Não queremos deixar de reconhecer, desde já, com respeito, os valôres espirituais e morais das várias confissões religiosas não cristãs, queremos promover e defender, juntamente com elas, os ideais que nos podem ser comuns, no campo da liberdade religiosa, da fraternidade humana, da sã cultura, da beneficência social e da ordem civil. Apontando a êstes ideais comuns, o diálogo é possível do nosso lado; e não deixaremos de o propor, sempre que haja de ser bem aceito, num clima de respeito recíproco e leal.

#### DIÁLOGO ECUMÊNICO

Eis por fim o círculo, mais perto de nós, do mundo que se intitula cristão. Neste campo o diálogo, que se chamou ecumênico, já está aberto; em alguns setores, está até em fase de realização inicial e positiva. Muita coisa poderíamos dizer sobre tema tão completo e delicado. Mas o nosso discurso não abarca tudo. Limita-se a poucas alusões, não novas aliás. Com prazer fazemos nossa esta máxima: l'onhanios em evidência primeiramente o que nos é comum, antes de insistirmos no que nos divide. Boa e fecunda orientação para o nosso diálogo. Estamos disposto a prossegui-lo cordialmente. Diremos mais: sóbre tantos pontos de diferença — quanto aos usos, à espiritualidade, às leis canônicas e ao culto — queremos estudar como se poderão satisfazer os legítimos desejos dos Irmãos cristãos, ainda de nós separados. Nada desejamos tanto como abracá-los numa perfeita união de fé e de caridade. Mas devenios também dizer que não podemos transigir sôbre a integridade da fé e as exigências da caridade. Entrevemos desconfianças e resistências. Mas tendo a Igreja Católica tomado a iniciativa de refazer o redil único de Cristo, não deixará de proceder com tôda paciência e tôda deilcadeza; não deixará de mostrar como as suas prerrogativas, que mantêm ainda longe dela os Irmãos separados, não são fruto de ambição histórica ou de especulação teológica fantasiosa, mas derivam da vontade de Cristo; e mostrará também que elas, compreendidas no seu verdadeiro significado, são para bem de todos, levam à unidade e liberdade comuns e à plenitude crista também comum; a Igreja Católica não deixará, na oração e na penitência, de tornar-se idônea e digna para a desejada reconciliação.

Um pensamento, a êste respeito, nos aflige e é êste: nós, fautor de tal reconciliação, somos considerado por muitos Irmãos separados

103

104

como obstáculo à reconciliação; isto, por causa do primado de honra e de jurisdição, entregue por Cristo ao Apóstolo S. Pedro e herança nossa dêle recebida. Não dizem alguns que, se desaparecesse o primado do Papa, a unificação das Igrejas separadas com a Igreja Católica seria mais fácil? Queremos pedir aos Irmãos separados que ponderem a inconsistência desta hipótese; e não só porque, sem Papa, a Igreja Católica não seria o que é, mas porque — faltando na Igreja de Cristo a autoridade pastoral suprema, eficaz e decisiva de Pedro - a unidade se arruinaria; e em vão se procuraria depois refazê-la segundo critérios que substituíssem o autêntico, que vem do próprio Cristo. "Haveria na Igreja tantos cismas como sacerdotes" (Tot in Eclesia efficerentur schismata quot sacerdotes) escreve com razão São JERÔNIMO (Dial. contra Luciferianos, n.º 9). E queiram também considerar que êste eixo central, na construção da santa Igreja, não quer constituir supremacia de orgulho espiritual e domínio humano, mas primado de serviço, de ministério e de amor. Não é retórica vã atribuir ao Vigário de Cristo o título de "servo dos servos de Deus" (servus servorum Dei).

106

Nestas disposições nossas germina o diálogo. Antes de aparecer em conversas fraternais é já colóquio com o Pai celeste, expresso em súplica fundada na esperança.

107

Devemos notar com alegria a confiança, Veneráveis Irmãos, que êste variado e extensíssimo setor dos Cristãos separados está todo embebido de fermentos espirituais, que parecem anunciar futuros e consoladores progressos na causa da inserção dos mesmos na única Igreja de Cristo. Queremos implorar a inspiração do Espírito Santo sôbre "movimento ecumênico". Queremos tornar a exprimir a nossa comoção e a nossa alegria pelo encontro, cheio de caridade e não menos de novas esperanças, que tivemos em ferusalém com o Patriarca Ate-NÁGORAS. Oucremos saudar com respeito e reconhecimento a presença de tantos Representantes das Igrejadas separadas no Concílio Ecumênico Vaticano Segundo. Queremos garantir, mais uma vez, que observamos com interêsse atento e sagrado os fenômenos espirituais relativos ao problema da unidade, que agitam pessoas, grupos e comunidades, que domina vivo e nobre religiosismo. Com amor e com reverência, sandamos todos êstes Cristãos, esperando que, no diálogo da sinceridade e do amor, nos seja dado promover, juntamente com êles, a causa de Cristo e a da unidade que Ele desejou para a sua Igreia.

## Diálogo no Interior da Própria Igreja

108

Finalmente, o nosso diálogo convida os Filhos da Casa de Deus, a Igreja una, santa, católica e apostólica, de que esta romana é "mão e cabeça" (mater et caput). Quanto prazer nos trará êste diálogo doméstico, em plenitude de fé, de caridade e de obras! Quão intenso e familiar o desejamos! Quanto ambicionamos que tenha conta de

tódas as verdades, de tódas as virtudes e de tódas as realidades do nosso patrimônio doutrinal e espiritual! Quão sincero e comovido o pretendemos, na sua genuína espiritualidade! Quão pronto a recolher as vozes múltiplas do mundo contemporâneo! Quão apto a transformar os católicos em homens verdadeiramente bons, prudentes, livres, serenos e fortes!

Este desejo de que as relações interiores da Igreja se caracterizem pelo tom próprio do diálogo — entre membros dum corpo cujo princípio constitutivo é a caridade — não dispensa da prática da virtude da obediência, quando a ordem que tem de haver em tôda a sociedade bem unida, e sobretudo a constituição hierárquica da Igreja reclamam, por um lado, a função própria da autoridade, e, por outro, a submissão. A autoridade da Igreja é instituição de Cristo, representa O, é transmissora autorizada da sua palavra e da sua caridade pastoral. Dêste modo, a obediência procede do motivo de fé, torna-se escola de humildade evangélica, associa o obediente à sabedoria, à unidade, à edificação e à caridade que regem o corpo eclesiástico, e confere — a quem se conforma com ela — o mérito da imitação de Cristo: "feito obediente até à morte" (factus obediens usque ad mortem — Fil. 2,8).

Por obediência, expressa em forma de diálogo, entendemos portanto o exercício da autoridade, bem penetrado da convicção de tratar-se dam serviço e ministério da verdade e da caridade; e entendemos também a observância das normas canônicas e a reverência ao govêrno do superior legítimo, ambas com prontidão e serenidade, como convém a filhos livres e afetuosos. O espírito de independência, de crítica e rebelião concorda mal com o amor que anima a solidariedade, a concórdia e a paz na Igreja. Esse espírito transforma fâcilmente o diálogo em discussão, rixa ou desavença, coisa desagradabilíssima, com que infelizmente sempre se deve contar. Por isso nos acautelava o Apóstolo S. PAULO: "Não haja entre vós divisões" (Non sint in vobis schismata — I Cor. 1,10).

Muito desejamos que o diálogo interior, isto é, dentro da comunidade eclesiástica, desperte nôvo entusiasmo, multiplique assuntos e interlocutores, de modo que aumentem o vigor e a santidade do Corpo Místico, terreno, de Cristo. Muito apreciamos e fomentamos tudo quanto propaga os ensinamentos, de que a Igreja é depositária e distribuidora. Já mencionamos a vida litúrgica e interior, e a pregação. Podemos agora acrescentar: a escola, a imprensa, o apostolado social, as missões e o exercício da caridade. Constituem também assunto que nos fará considerar o Concílio. E, desde agora, animamos e abençoamos todos aquéles que, dirigidos pela autoridade competente, participam no diáoglo vivificador da Igreja: os Sacerdotes de modo especial, os Religiosos, os muito estimados Leigos militantes por Cristo tanto na Ação Católica como em tantas outras associações e atividades.

109

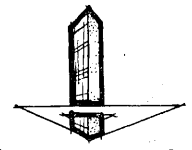
110

#### PAPA PAULO VI

Alegramo-nos e sentimo-nos confortado ao observar que o diálogo no interior da Igreja, e com os de fora que lhe estão mais próximos, se vai já praticando: a Igreja está hoje mais que nunca viva! Mas, reparando bem, parece que tudo está ainda por fazer; o trabalho começa hoje e não acaba nunca. É a lei da nossa peregrinação na terra e no tempo. É êste, Veneráveis Irmãos, o múnus habitual do nosso ministério: tudo o estimula hoje a renovar-se, a tornar-se vigilante e operoso.

Pela nossa parte, enquanto assim vos falamos, apraz-nos confiar na vossa colaboração, oferecendo-vos a nossa. Esta comunhão de intenções e atividades pedimo-la e damo-la nós, elevado recentemente à cátedra do Apóstolo S. Pedro, com o nome e, queira Deus, com alguma coisa do espírito do Apóstolo das gentes. Celebrando assim a unidade de Cristo entre nós, enviamo-vos com esta nossa Carta inicial, em nome do Senhor (in nomine Domini), a nossa fraternal e paternal Bênção Apostólica, que de bom grado tornamos extensiva a tôda a Igreja e à humanidade inteira.

# JOÃO FORTES ENCENHARIA SA



CONSTRUÇÕES \* INCORPORAÇÕES \* ADMINISTRAÇÕES RUA MÉXICO 21 GRUPO 202 TELS 222215 - 323929